
7

INTRODUÇÃO
Luís de Sá Fardilha

São escassas as notícias biográficas sobre Frei António de Beja. Na sua Biblioteca 
Lusitana, Diogo Barbosa Machado1 aponta o ano de 1493 para o seu nasci-
mento e a cidade de Beja como o local onde este terá ocorrido. Como declara 
expressamente, deduz esta informação do nome que o frade adotou na Ordem 
de S. Jerónimo e infere o ano a partir duma nota marginal aposta ao tratado 
Contra os juízos dos astrólogos que Beja redigiu em 1523, na qual se pode ler a 
informação de que «era ho autor de 30 annos quando fez este livro»2. A estes 
dados sumários, acrescenta apenas a data da profissão no mosteiro de Penha 
Longa, em Sintra – 13 de abril de 1517 – e o elenco das obras que terá produ-
zido, todas impressas em Lisboa por Germão Galharde: Contra os juízos dos 
astrólogos (1523); a tradução da epístola de S. João Crisóstomo Nemo læditur 
(1522); Breve doutrina e ensinança de príncipes (1525). Note-se que o abade 
de Sever parece não ter tido notícia do Memorial de pecados, também com-
posto pelo nosso autor e igualmente impresso por Germão Galharde, em 1529. 
Pelo frontispício das obras de que se conhecem exemplares3, ficamos ainda 
a saber que era licenciado, certamente em Teologia, como avançou Joaquim 

1	 Diogo Barbosa Machado, Bibliotheca Lusitana. Tomo I, Lisboa: 1741, p. 218.

2	 Cf. Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523, 
fo. VIIv.

3	 A tradução da epístola de S. João Crisóstomo tem sido impossível de localizar, apesar da 
informação dada por António Ribeiro dos Santos na Memória para a História da Typographia 
Portugueza do Século XVI (in Memórias de Litteratura Portugueza. Tomo VIII. Parte I. 
Lisboa: Officina da Real Academia das Sciencias, 1812, p. 99) de que existiria um exemplar 
na Livraria de Enxobregas e que seria «o único que sabemos que haja em Portugal»).



8

Luís de Sá Fardilha 

de Carvalho4 e Mário Tavares Dias encontrou confirmado nas Memorias dos 
estudos, em que se criarão os monges de S. Ieronymo, e suas mudanças desde 
o tempo da sua fundação em Portugal, athe o feliz reynado do Fidelissimo Sñr. 
Rey D. José o primeyro que Deos Guarde, publicadas no volume VI do Boletim 
da Biblioteca da Universidade de Coimbra (1921)5. Por último, podemos ainda 
concluir que o nosso autor já se encontrava em Penha Longa em 1518, uma vez 
que nos relata a sua experiência pessoal direta do que terá sido uma grande 
inundação – convenientemente associada a um fenómeno diluviano – vivida 
no mosteiro no dia 23 de janeiro desse ano6. 

A obra que agora se reedita – Contra os juízos dos astrólogos – teve na sua 
génese uma necessidade circunstancial, mas imperiosa, a julgar pelo empenho 
posto pela rainha D. Leonor na sua elaboração e pela rapidez do processo que 
a fez sair dos prelos de Germão Galharde. Com efeito, ao contrário do que terá 
sucedido com o Memorial de pecados que, embora já estivesse pronto em 1524, 
apenas sairia em letra de forma em 15297, o Contra os juízos dos astrólogos 
passou rapidamente de manuscrito a impresso. A carta-dedicatória dirigida à 
viúva de D. João II leva a data de 22 de janeiro de 1523, o que indicará que o 
autor teria o texto do tratado pronto para ser enviado ao impressor; por outro 
lado, o cólofon informa que a oficina de Galharde teria terminado a sua tarefa 
«a sete dias de Março» do mesmo ano. Entre as duas datas medeia escasso mês 
e meio, o que deixa perceber a urgência a que o tratado do frade jerónimo 
pretendia responder e a celeridade com que teve de executar a sua tarefa. Não 

4	 No estudo introdutório «O livro “Contra os juízos dos astrólogos” de Fr. António de Beja», 
que antecede a edição diplomática do texto de Fr. António de Beja (Contra os Juízos dos 
Astrólogos, Coimbra: Biblioteca da Universidade, 1943, p. 15).

5	 Mário Tavares Dias, «Introdução», in Frei António de Beja, Breve Doutrina e Ensinança de 
Príncipes. Reprodução fac-similada da edição de 1525. Lisboa: Instituto de Alta Cultura, 
1965, p. 9, transcreve da página 215 do volume VI do Boletim da Biblioteca da Universidade 
de Coimbra: «foy licenciado em Theologia, e grandemente versado na Lição dos Sanctos 
Padres, e dos aotores profanos, chegando a adquirir por este respeyto hum grande nome». 

6	 «atee as oyto horas do dia: asi se abrijram os çeos e cayo tanta agoa naqueles montes e altas 
serras (que por sua fragosa altura e por sermos a elles tam subjectos nos poem muytas 
vezes temor e espanto) que vindo a noos em grandes rios: rompeo as paredes do çerco per 
sete partes: encheo a crasta e muytas casas de agoa em grande altura. Arrancou arvores e 
derribou huũa fonte que pera o lugar era feita com notavel artificio. E vindo finalmente ao 
mar com muytas perdas que fez: levou consigo a ponte de Cascaes». Frei António de Beja, 
Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523, fo. VIIIr.

7	 Sobre esta obra, veja-se o estudo de Maria de Lurdes Correia Fernandes, «1524 – Contexto 
confessional e «memória de pecados. A propósito do Memorial de pecados de Fr. António 
de Beja». No prelo.



9

Introdução

será muito arriscado concluir que Beja terá respondido a uma encomenda 
urgente feita para uma circunstância concreta e perfeitamente datada, pela 
viúva de D. João II ao seu «contínuo orador» – fórmula com que se identifica 
no encerramento da epístola em que dedica o livro à soberana.

De facto, a elaboração e a impressão da obra estão intimamente relaciona-
das com os prognósticos sobre a ocorrência de um dilúvio nos primeiros dias 
de fevereiro de 1524, motivado pela conjunção de Saturno, Júpiter e Marte no 
signo de Piscis, o qual deveria ser «talem profecto qualem a pluribus saeculis ab 
historiographis aut natu maioribus vix percepimus»8, isto é, na tradução do pró-
prio Beja, «este ajuntamento nos promete hũa tam grande e tal alteraçam: qual 
nunca lemos / nem ouvimos em algum tempo de nossos mayores»9. A expec-
tativa de tal cataclismo, alimentada por uma intensa polémica desenvolvida 
entre astrólogos10, teólogos e filósofos ao longo de vários anos, com especial 
expressão em textos impressos entre 1517 e 152311, acabaria por atingir os 
diferentes estratos sociais, numa demonstração do crédito de que a astrologia 
gozava então na cultura das classes populares urbanas, acabando por gerar um 
pânico coletivo12. Ottavia Niccoli cita o astrólogo Silvestre Lucarelli, o qual, 
referindo-se à situação em Roma nos inícios de 1524, registava: «Plurimos, ne 
dicam omnes, ac cuiusque conditionis homines, diluvium valde pertimescere»13.  

8	 Johann Stöefler & Jacob Pflaum, Almanach nova plurimis annis venturis inseruientia per 
Ioannem Stoefflerinum Iustingensem et Iacobum Pflaunem Vlmensem accuratissime suppu-
tata: et toti fere Europe dextro sydere impartita. Veneza: Lichtenstein, 1504, fo. 387r.

9	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. XIIv.

10	 Como assinala Stefano Caroti, «la diffusione dei pronostici per il dilúvio del 1524 fu l’oc-
casione anche per un’importante messa a punto del problema dell’autorità all’interno  
dell’astrologia». O debate opôs os partidários de Ptolomeu, que fundamentavam os prog-
nósticos nos eclipses do Sol e da Lua, aos conjuncionistas, que tinham adotado as teorias 
defendidas por Albumasar e Messehala. Segundo Caroti, «sulla superiorità di Tolomeo e 
il rifiuto di Albumasar si divisero i pareri: con Nifo si schierarono Albert Pigghe, Cornelio 
Scepper, Georg Tannstetter e Ramberto Malatesta, mentre in difesa di Albumasar scesero 
Giannotti, Giovanni Stöffler, Tommaso Rocha e Giovanni Abioso da Bagnoli» (Stefano Caroti, 
L’astrologia in Italia, Roma: Newton Compton editori, 1983, p. 270-271).

11	 Um elenco representativo destas publicações (ainda que não seja exaustivo), é oferecido por 
Joaquim de Carvalho no estudo introdutório «O livro “Contra os juízos dos astrólogos” de 
Fr. António de Beja», que antecede a edição diplomática do texto de Fr. António de Beja 
(Contra os Juízos dos Astrólogos, Coimbra: Biblioteca da Universidade, 1943, p. 8-13).

12	 Cf. Ottavia Niccoli, Profeti e popolo nell’Italia del Rinascimento, Roma-Bari: Laterza,  
p. 185-186.

13	 S. Lucarelli, Prognosticon anni MDXXIV…, citado por Ottavia Niccoli, idem, p. 187.



10

Luís de Sá Fardilha 

Também em Portugal, a crermos no testemunho de Frei António de Beja, o 
anúncio da catástrofe iminente terá dado origem a uma reacção de pânico 
generalizado:

[…] a qual nova assy pos spanto aos nossos portugueses e naturaes: que sendo 
esquecidos da esforçada fama de seus mayores vieram cayr. E sam postos em tanto 
temor: que nam ousam alguuns edificar casas: nem fazer outros edificios: com 
medo que ham pouco de durar. e outros buscam lugares poostos em altos montes 
onde pera o dito anno se vam e acolham. Outros imaginam e cuidam em seus 
pensamentos fazer navios e archas em que se metam e escapem de tanta tormenta.14

Como lembra Niccoli, ainda que o medo se tivesse espalhado por toda a 
sociedade, são múltiplos e diversos os canais que serviram, em cada estrato, 
para transmitir estes prognósticos, indo desde os tratados em língua latina 
até à transmissão oral, passando pelas trocas epistolares, os opúsculos em 
vernáculo ou outras formas de divulgação, nomeadamente os sermões15. 
Confirmando, de algum modo, este processo, Beja destaca, no seu tratado, o 
efeito provocado por uma «sentença de frey Gregorio de modica da ordem dos 
pregadores, ha qual divulgou em huum juyzo que veo da ytalia. muy notorio a 
todos e a quem se daa muyta fee nesta terra […]. O qual padre alem de outras 
cousas que diz spantosas: escreveo com mais ousada certeza neste caso do que 
nenhum outro falou»16. 

Neste contexto, é provável que a própria rainha D. Leonor partilhasse em 
alguma medida o receio da população, a julgarmos pela recomendação que 
o autor lhe faz na carta-dedicatória para que, também ela, tire proveito da 
leitura da obra: «E tendo tempo mandea leer porque certo achara cousas de 

14	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 5v.

15	 Cf. Ottavia Niccoli, idem, p. 187, onde a autora cita as palavras escritas em novembro de 1523 
por Giacomo Tiburzi, um médico de Pergola, no ducado de Urbino, em que este salienta 
que, nos anos precedentes, o dilúvio tinha sido «ab astrologis praenunciato, a circulatoribus 
in foro decantato, ac a viris religiosis in rostris universo audiente populo divulgato».

16	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 10r-10v. Tal como sucedeu a Pedro Campos Franke, que afirma não ter encontrado 
«outra referência a Frei Gregório de Módica e seus escritos» (O ofício dos sábios. Filosofia 
e ação na obra de Frei António de Beja. Dissertação de mestrado apresentada ao Programa 
de Pós-Graduação em História Social da Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de 
Janeiro, 2010, p. 93, n. 333), também nós, apesar de todos os esforços desenvolvidos, não 
conseguimos identificar esta personagem.



11

Introdução

contentamento: e que alem do proveito comum: tiraram qual quer escrupulo 
que vossa real pessoa neste caso tiver»17. Neste sentido, como já foi salientado 
por Pedro Campos Franke18, o autor assume plenamente a sua condição de 
teólogo moral e, dirigindo-se diretamente à soberana, alerta para a degradação 
dos costumes que se viveria nesses anos 20 de Quinhentos, e que justificaria, 
seguramente, que Deus aplicasse à humanidade um castigo divino semelhante 
ao que infligira em tempos de Noé:

Que cousas (excelentissima senhora) podiam ser naquelles dias de tanta offensa 
pera deos que agora mais nom aja: certo connosco temos as causas: e nom faltam 
os azos de pecar. Presentes sam a nos tantas maldades: quantas nunca pudeeram 
ser. nom faltam agora excusadas tiranias nos reys: nem pouco justas e encubertas 
oppressoões e peytas no povo: maas governanças: e yrosos mandadores. Presentes 
sam a nos desenfreados impetos e nom temperados movimentos: nom falecem 
inimizades contendas: doestos: injurias. mortes: furtos: e outros males: que por 
descuydo da justiça muytas vezes se cometem. Das infamias e falsidades que os 
pouco temeroosos de deos alevantam cada dia em perjuyzo de seus proximos: 
nom falo. nem nomeo outros trautos e nom honestas maneyras de viver que ha 
subida maldade dos humanos acha cada dia com que deos se offende. Quem 
tolheraa (serenissima senhora) a divinal vingança: onde vemos tam justa causa: 
misericordioso he deos: mas nom se esqueçe de sua justiça: e jaa prouvesse a elle 
que os castigos e açoutes que padecemos: fossem pera nossa correyção e emmenda 
diz sancto augustinho: mas aay que vejo cousas denunciativas do fim e tempos 
derradeyros onde convem que vellemos: porque vijndo ho sumo deos ha julgar: 
nos ache despostos. e demos bõa rezão de nossas vidas. Certo dos tempos finaes: 
que julgando por ho que vemos: nom podem muyto tardar.19

Apesar de tudo, Frei António de Beja previne que não elaborou o seu 
texto com o propósito de assustar a rainha e outros eventuais leitores com 
perspectivas apocalípticas. Como se explicita logo na folha de rosto, o frade 
jerónimo «fez e copilou de muitos doutores católicos e santos» este tratado 
visando, em primeira linha, a «consolação dos fiéis» e, acrescentaremos nós, 

17	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 4r.

18	 Pedro Campos Franke, idem, p. 95-97.

19	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 15r-15v.



12

Luís de Sá Fardilha 

também a tranquilidade de D. Leonor. Para alcançar tal objetivo, o autor teve, 
inevitavelmente, de entrar na vasta polémica sobre os prognósticos diluvianos 
para 1524, tomando partido contra aqueles que, como Stöffler, o consideravam 
inevitável. Não sendo ele próprio um astrólogo, Beja recorre aos argumentos 
avançados por Agostino Nifo no seu tratado De falsa diluvii prognosticatione 
para refutar a possibilidade de vir a verificar-se um novo dilúvio universal, ou 
até, de forma mais geral, a capacidade de qualquer astrólogo para conhecer 
previamente a ocorrência em Portugal (ou em qualquer outro país concreto) de 
um eventual fenómeno do mesmo tipo, ainda que de âmbito mais restrito, fosse 
uma inundação de excecional dimensão ou uma seca prolongada, baseando-se 
apenas na análise das conjunções astrais. Nifo tinha sido um dos primeiros a 
contestar os prognósticos avançados no Almanach de Stöffler e Pflaum20 e o seu 
texto circulou abundantemente em edições impressas pelo menos desde 151721. 
Cerca de 1520, fora publicada em Sevilha uma tradução em castelhano por 
Cristóbal de Arcos com o título de Reprobación nuevamente ordenada contra 
la falsa prognosticación que dizen que será el año d. M.d.xxiiii. por el ayunta-
miento y conjunción de todos los planetas en el signo de Piscis: compuesta por el 
excelente philósopho Augustino nipha suesano (Sevilha, s/d) que Frei António 
de Beja poderá ter conhecido, embora se tenha seguramente servido, para a 
elaboração do seu próprio tratado, do texto latino.

Como notou Joaquim de Carvalho, Frei António de Beja seguiu muito de 
perto alguns capítulos dos dois primeiros livros de Nifo – nomeadamente, os 
capítulos I e IV do Livro Primeiro; os capítulos VI, VII, VIII, XII ou XIV do 
Livro Segundo… – e reteve alguns conceitos, de que a distinção entre «dilúvio 
cósmico» e «dilúvio provincial» pode ser um exemplo22. A dependência de 

20	 Stefano Caroti, L’astrologia in Italia, cit., p. 270-271.

21	 Joaquim de Carvalho refere edições em 1517 (Florença), 1519 (Nápoles), 1520 (Florença, 
Augsburgo e Bolonha), 1521 (Roma) e 1522 (Bolonha). 

22	 Cf. Joaquim de Carvalho, «Nota. Sobre as fontes literárias: Pico della Mirandola e Agostinho 
Nifo». In Fr. António de Beja, Contra os Juízos dos Astrólogos. Coimbra: Biblioteca da 
Universidade, 1943, p. 109.

	 Nifo estabelece a distinção no capítulo VII do Livro Segundo: «Et utrumque horum duplex, 
alterum per uniuersam terrarum universale, quod veteres mundiale, græce cosmicum 
appellarunt. Alterum provinciale: quod græce choristicon, latine secundum aliquam terræ 
regionem particulare appellatur». Beja retoma a distinção entre estes dois tipos de dilúvio, 
utilizando, no entanto, os termos «universal» e «particular»: «E qualquer destes [cathaclismo 
e diluvio] se toma e torna dividir em duas maneiras. ca vijndo tanta agoa que cobrisse toda 
a terra diriamos entonce que este diluvio era universal. Mas se vem soomente agoa em 
multidam sobre hũa parte de terra: çidade ou regiam. chamase por isto diluvio particular» 



13

Introdução

Nifo pode igualmente ilustrar-se com a digressão histórica que faz pelos vários 
«dilúvios particulares», que se encontra quase toda no capítulo VIII do Livro 
Segundo do De falsa diluvii prognosticatione, ainda que lhes acrescente alguma 
informação nova, nomeadamente a que terá encontrado nas Etimologias de 
Isidoro de Sevilha23. A este propósito, note-se o desejo manifestado por Beja 
de enriquecer o seu texto com exemplos de dilúvios ocorridos em Portugal, o 
que não pôde fazer devido a uma completa ausência de registos, o que o leva 
a lamentar-se:

 de muytas excelencias: com que a magnifica e larga mão do senhor: dotou e ornou 
a esforçada e belicosa naçam portugues. Nisto os fez sobre outros tam remissos: 
que nom curando mais que do presente: os notaveis feitos de seus naturaes (que 
as gentes alheas louvam e escrevem) dexaaram elles e muytas vezes agora dexam 
(posto que nom tanto como jaa foy) de notar e escrever: pera que ficasem em 
vertuoso exemplo: e memoria notavel aos que aviam de vir.24

Apesar de seguir de perto o texto de Nifo, Frei António de Beja não quis 
ficar limitado ao circunstancialismo da ocorrência astral prevista para o futuro 
imediato. Mostrando-se mais ambicioso, o nosso autor pretendeu aproveitar 
a oportunidade para abordar o tema da Astrologia duma perspectiva mais 
ampla, com o objetivo central de descredibilizar, desde um ponto de vista 
moral, os astrólogos judiciários, isto é, aqueles que afirmavam poderem prever 
o futuro com base na observação dos astros e, em especial, das conjunções que 
estes desenhavam entre si. É este o propósito fundamental da «Parte Segunda 
Principal» deste tratado Contra os juízos dos astrólogos, na qual recorre abun-
dantemente a Giovanni Pico della Mirandola e às suas Disputationes adversus 
astrologiam divinatricem. 

Beja teve seguramente acesso a um exemplar impresso desta obra do 
Conde de Concordia, da qual traduz extensos excertos, resume argumentos, 

(Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523, 
fo. 6r).

23	 Nomeadamente no capítulo 22 do Livro XIII. 

24	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523, fo. 8r.
	 Talvez valha a pena assinalar como Beja ecoa neste passo um tópico que tinha sido já evocado 

por Garcia de Resende no início do breve prólogo que escreveu para o Cancioneiro Geral 
(1516): «Porque a natural condiçam dos Portugueses é nunca escreverem cousa que façam, 
sendo dinas de grande memória, muitos e mui grandes feitos de guerra; paz e vertudes, de 
ciência, manhas e gentilezas sam esquecidos».



14

Luís de Sá Fardilha 

colhe exemplos, cita autoridades. Desta obra existe atualmente na Biblioteca 
Nacional de Portugal um exemplar impresso em Bolonha por Benedetto Faelli, 
em 1496 (incunábulo 1502), cujo pertence indica que esteve no mosteiro de 
Penha Longa. Naturalmente, não é possível saber se o volume aí se encontrava 
quando Beja estava a redigir o seu tratado e, muito menos, conhecer o per-
curso que o livro terá feito até aí chegar. Seria sedutor para nós pensar que a 
rainha D. Leonor ou o rei D. Manuel teriam diligenciado no sentido de dotar 
a livraria do mosteiro com esse volume de obras do Conde de Concordia, mas, 
sem identificarmos com segurança a assinatura do pertence que subscreve a 
indicação «de pera longa», nenhuma conclusão podemos tirar quanto à data 
em que a obra terá entrado na posse desta morada dos jerónimos em Portugal. 

Fosse como fosse, teria sido impossível a Beja escrever o seu tratado sem 
ter diante dos olhos a obra de Pico, que representa para ele um enorme manan-
cial de informação ao qual recorre sempre que tal lhe parece útil e do qual se 
serve com grande liberdade para defender os seus próprios pontos de vista. 
Tem-se discutido se Frei António de Beja deve ser considerado um discípulo 
de Pico della Mirandola ou não. Não havendo dúvidas quanto ao facto de o 
português conhecer intimamente o texto do florentino, a verdade é que faz 
dele um uso instrumental ao serviço da doutrina moral que deseja defender. 
De algum modo, poderá dizer-se que desvia a argumentação de Pico do seu 
propósito final puramente humanista e põe-na ao serviço da moral tomista 
que defende. Mais do que defender o magnum miraculum que é o Homem 
e a sua liberdade essencial para decidir o próprio destino, o frade jerónimo 
persegue o objetivo de pôr a nu as mentiras da astrologia judiciária e denun-
ciar a corrupção moral dos que dela se servem para enganarem os ignorantes 
e, assim, enriquecerem à custa deles. Na verdade, toda a «Parte Segunda» do 
tratado parece estar organizada em função dos três capítulos finais em que 
o autor está convencido de que «Prova per muytas autoridades que ha falsa 
arte dos juyzos e sciencia de adivinhar foy sempre reprovada e asi prova que 
por nenhũa maneira nem em caso algum he licito deitar juizos». Para atingir 
este fim, valem tanto as sentenças filósofos antigos ou «o dito de Avicena», 
diretamente colhidos na obra de Pico, como as profecias da Sagrada Escritura 
ou os «ditos dos santos doutores». O que importa, em última instância, para 
Frei António de Beja não é tanto preservar a liberdade como marca específica 
de cada ser humano – uma conceção central no pensamento do florentino 
definitivamente expressa na Oratio de hominis dignitate (1496) –, mas antes 
«evitar alguns erros e males que se exercitam nos christãos». A condição de 
filósofo moral plenamente sintonizado com a Summa Theologiæ de S. Tomás  



15

Introdução

de Aquino parece inibir em Frei António de Beja qualquer rasgo de proto- 
-humanismo renascentista que o convívio íntimo com as Disputationes adversus 
astrologiam divinatricem pudesse gerar.

Para Frei António de Beja, os erros mais «escandalosos» da astrologia 
judiciária e que a tornam particularmente perigosa para a fé cristã prendem-
-se com o determinismo absoluto que pressupõe, o qual, em última instância, 
acaba por pôr em causa tanto o livre arbítrio do Homem como a omnipotência 
do Criador:

Ca elles: nom sapientes ad sobrietatem (segundo paulo) stulti facti sunt. em tanta 
maneira que atribuiem e dam poder aas estrellas sobre a vida e moorte: e presu-
mem por ellas dizer outros muytos futuros acontecimentos que ho padre celestial 
soomente pos em seu poder. estes asi escarnecem o entendimento e alma dos fracos 
mortaes desejoosos de saber as cousas vindoyras: que presumem com seus juyzos 
destruir em elles ho poder do libero arbitrio: que he nossa vontade. os quaes com 
esta fee que dam aos astrologos prouvesse a deos que oulhassem e creessem que 
o fazedor das estrellas tanta força e poder pos em ellas quanto quis. reservando 
pera si ho principado e senhorio sobre todo ho que criou: e que pera mais as nom 
fez salvo pera servirem a deos e pera mostrar em ellas seu poder acerca do que diz 
david. Celi enarrant glorian dei: et opera eius anuunciat firmamentum. Estes tiram 
com suas falsas ymaginações tanto poder ha providencia e bondade divinal que 
afirmam algum ser bem fortunado e prosperado nesta vida soo por a influencia 
e constellaçam da estrella de seu nascimento. e outros muytos errores de que os 
nefandissimos livros de suas escrituras estam cheos.25

Com as suas «vaidades», os astrólogos judiciários «vam […] em tanto cre-
cimento que nom satisfeitos da terra sobem ao çeeo pondo o dedo em deos»26. 
Objetivamente, a prática destes «adivinhadores» torna-se blasfema ao limitar 
o poder divino sobre um universo que foi por Ele criado, enquanto, por outro 
lado, ao pressupor a negação do uso do livre arbítrio ao ser humano, o iliba 
da responsabilidade pelos seus atos e, consequentemente, da culpa perante 
Deus. Combater estes e outros erros teológicos que os astrólogos cometem 
com os seus «juízos» foi o propósito último de Frei António de Beja quando 

25	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 30v-31r.

26	 Frei António de Beja, Contra os juyzos dos astrologos, Lisboa: Germam Galharde, 1523,  
fo. 31v.



16

Luís de Sá Fardilha 

decidiu aproveitar a circunstância que a encomenda da rainha D. Leonor lhe 
oferecia para se ocupar, à sua maneira, de um tema central do humanismo 
renascentista. A sua abordagem, no entanto, diverge da perspetiva que Pico 
della Mirandola segue, mesmo se este fornece ao jerónimo português muito 
do arsenal que emprega no seu combate. Como escreveu Cândido dos Santos, 
nesta obra o autor «encara o problema do ponto de vista do teólogo, não do 
humanista»27.

27	 Cândido Dias dos Santos, Os monges de S. Jerónimo em Portugal na época do Renascimento. 
Lisboa: Instituto de Cultura e Língua Portuguesa / Ministério da Educação, 1984, p. 77.


