
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

Este livro é dedicado a todas as mulheres que são guardiãs dos lugares por aqui. 

Alícia  

Aline 

Amanda 

Ana 

Ana Carolina 

Bia 

Bete 

Edilara 

Isabel 

Jaqueline 

Júlia 

Letícia 

Margarida 

Maria 

Maria João 

Mercedes 

Paula  

Renata 

Simone 

Sofia 

 



 

 

 

Paula Guerra, Isabel Pereira Leite & Ana Carolina Avilez 

Publicado em novembro 2025 pela  Universidade do Porto. Faculdade de Letras. Via 
Panorâmica, s/n, 4150-564, Porto, PORTUGAL 
www.letras.up.pt 

 

 Esgar Acelerado 

 Jaqueline Torquatro 

 Esgar Acelerado 

 Bete Esteves & Esgar Acelerado 

 

 978-989-9193-47-5 

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mul 

Os conteúdos apresentados nos capítulos são de responsabilidade apenas das autoras. 

 

Atribuição CC BY 4.0. International 

 

Este livro está licenciado sob uma Creative Commons Attribution 4.0. 

International License (CC BY 4.0). É permitido compartilhar, redistribuir, adaptar, 

transformar e construir o conteúdo deste livro. Os créditos apropriados devem ser 

atribuídos aos autores e editores.  

Mais informações: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0 

http://www.letras.up.pt/
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mul
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0


 

Capítulo 1 - Descerramento das mulheres guardiãs: criadoras dos lugares que (sobre)vivem .. 9 

Capítulo 2 - Annunciata de Palermo e as mulheres bibliotecárias ...................................................... 15 

Capítulo 3 - Elegia das figueiras selvagens. Artes, a(r)tivismos ambientais e batalhas nas 

florestas ...................................................................................................................................................................... 22 

Capítulo 4 - No diet day: Brenda Oelbaum e o desafio da cultura das dietas ................................ 47 

Capítulo 5 - Maria Lídia Magliani à mostra! ................................................................................................. 63 

Capítulo 6 - Abrir caminhos. Memória e arquivo enquanto práticas artísticas .............................. 82 

Capítulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa à “flanêuse” - Ações em espaços públicos através do 

caminhar feminino ............................................................................................................................................... 101 

Capítulo 8 - Fechar os olhos para ver melhor ........................................................................................... 118 

Capítulo 9 - Territórios alternativos em dias de destruição: Beatriz Nascimento intelectual e 

quilombola .............................................................................................................................................................. 122 

Capítulo 10 - Os novos espartilhos da contemporaneidade: Construções sociais do corpo .. 133 

Capítulo 11 - Notas de Semeadura ............................................................................................................... 148 

Capítulo 12 - À frente de um grande homem sempre existiu uma grande mulher. Ou não? 165 

Capítulo 13 - A voz queer: uma análise da relação do jornalismo com o artivismo queer ..... 178 

Capítulo 14 - Barbie (2023): Gino-mitos de criação ................................................................................ 194 

Capítulo 15 - Devaneios ativistas em forma de mulher – A Interrupção Voluntária da Gravidez 

em Portugal e Odete Santos ............................................................................................................................ 208 

Capítulo 16 - Tem um pouco de ficção em tudo que faço - MAKE FEMININE ............................ 224 

Capítulo 17 - O Brado de Natália ................................................................................................................... 246 

Capítulo 18 - CIRCLUSEAR: Uma estratégia-fricção-ficção para operar no cotidiano ............... 260 

Capítulo 19 - Fernanda Vieira e o Coletivo Nanda Produções – A insurgência das margens como 

ato de sobrevivência cultural ........................................................................................................................... 277 

Capítulo 20 - O pódio de mulheres negras na ginástica artística: O enterro do elitismo ........ 290 

Capítulo 21 - Mulheres artesãs, as guardiãs da tradição ...................................................................... 299 

Acerca das autoras ............................................................................................................................................... 301 

 



 

 

 

Figura 2.1. Annunciata de Palermo..........................................................................................  15 

 
 

Figuras 3.1 e 3.2. Transamazônica, em Orgânicos, 2014........................................................ 26 

Figuras 3.3 e 3.4. Sem título, série Orgânicos, 2014............................................................... 30 

Figuras 3.5 e 3.6. Sem título, Orgânicos, 2014........................................................................ 33 

Figuras 3.7 e 3.8. Sem título, Orgânicos, 2014........................................................................ 37 

 
 

Figura 4.1. Brenda Oelbaum, The Venus of Fonda, 2010. Escultura com páginas de 

publicações de dieta e exercícios da atriz Jane Fonda. Fotografia: Amanda Nichol 

Rogers........................................................................................................................................ 

 

 

51 

Figura 4.2. Brenda Oelbaum, Anúncio de página inteira publicado nas revistas 

“National Examiner” e “National Inquirer”, 2013.................................................................... 

 

52 

Figura 4.3. Comparação entre The Caldecott Medal, criada em 1937 e o sticker do 

Venus of Willendorf Project, projetado em 2014.................................................................. . 

 

54 

Figura 4.4. Material do No diet day produzido para as ações de 2024................................ 56 

Figura 4.5. Registros das ações do No diet day, 2024............................................................ 57 

 
 

Figura 5.1. Alfabeto, Sem data. Xilogravura sobre papel Rives Tradition 240 g/m³. 30,3 

X 45,5 cm. Impressão póstuma 2023 – impressor Julio Castro............................................. 

 

69 

Figura 5.2. Pin Up, 1980. Linoleogravura. 21,5 x 13,5 ed. 8 /20.............................................. 70 

Figura 5.3. Os Outros, 2009. Tinta acrílica sobre papel, 8 módulos de 31,5 x 45 cm. 

Acervo Estúdio Dezenove, Rio de Janeiro, Brasil....................................................................  

 

72 

Figura 5.4. Gravuras do álbum Procura-se, 2012. MAMM/UFJF, 2023................................. 73 

Figura 5.5 Gravura e placas de impressão. MAMM/UFJF...................................................... 74 

Figura 5.6. Sem título, da série Cartas, 2010. Acrílica sobre papel. 26 x 36 cm..................... 74 

Figura 5.7. Sem Título, da Série Cartas, 2011. Acrílica sobre papel.40 x 40 cm.................... 75 

  



 

 
 

Figura 6.1. Fotografia da exposição Clear the Path, no INSTITUTO, na cidade do Porto, 

em 2022..................................................................................................................................... 

 

86 

Figura 6.2. Instalação de amostras de areia do projeto Clear the Path! 

(2014)......................................................................................................................................... 

 

92 

Figura 6.3. Instalação de amostras de areia do projeto Clear the Path! 

(2014)......................................................................................................................................... 

 

92 

Figura 6.4.  Instalação There's no place like home, no âmbito do projeto Clear the Path! 

(2014)......................................................................................................................................... 

 

92 

Figura 6.5. Instalação There's no place like home, no âmbito do projeto Clear the Path! 

(2014) ........................................................................................................................................ 

 

92 

 
 

Figura 7.1. O personagem flâneur, em ilustração de Paul Gavarni, 1842............................. 101 

Figura 7.2. - Principais diferenças entre o personagem Flanêur e a personagem punk 

Rebel Girl. Imagem  original da comunicação "Rebel Girl: a collective alternative to the 

‘flanêuse’?” apresentada durante a conferência KISMIF (Keep it Simple Make it Fast) 

em Julho de 2021......................................................................................................................  

 

 

 

106 

Figura 7.3. Páginas de zines feministas distribuídos durante o movimento Riot Girl......... 107 

Figura 7.4 - Instalação/performance de Suzanne Lacy e Leslie Labowitz em uma marcha 

Take Back the Night (São Francisco, EUA, 1978).................................................................... 

 

108 

 

Figura 10.1. A idealização dos corpos em função da média................................................. 137 

Figura 10.2. Imagem da Campanha de 2016.......................................................................... 138 

Figura 10.3. Imagem da Campanha de 2024.......................................................................... 141 

Figura 10.4. Os modelos transgénero, Alex Consani e Valentina Sampaio, no desfile da 

campanha da Victoria’s Secret Fashion Show 2024.............................................................. . 

 

142 

  

Figura 11.1. Artwork da Exposição........................................................................................... 162 

 
 

Figura 13.1 - Frame do Videoclipe Jóia da Rotina, de Filipe Sambado (2020).....................  183 

 



 

 

 

Figura 16.1. Letícia Maia, adiposa, 2024.................................................................................. 226 

Figura 16.2. Letícia Maia, procedimento.b, 2024............................................................... 228 

Figura 16.3. Letícia Maia, procedimento.b, 2024............................................................... 228 

Figura 16.4. Letícia Maia, adiposa, 2024.................................................................................. 231 

Figura 16.5. Letícia Maia, peludinha, 2024.............................................................................. 232 

Figura 16.6. Letícia Maia, postiça, 2024................................................................................... 234 

Figura 16.7. Letícia Maia, peludinha, 2024.............................................................................. 236 

Figura 16.8. Letícia Maia, procedimento b., 2024................................................................... 238 

Figura 16.9. Letícia Maia, postiça, 2024................................................................................... 240 

 
 

Figura 18.1. Vídeo-performance Bibop Bia Petrus & Silvio Tavares, 2000........................... 261 

Figura 18.2. 3 MINUTOS (2000). Desenho resultante do movimento de 3 minutos, das 

mãos direita e esquerda, com ponta seca sobre tela coberta com bastão de pastel óleo. 

 

262 

Figura 18.3. Caminhando,1963. Acervo Lygia Clark...............................................................  264 

Figura 18.4.  Imagem do diário de pesquisa de Bia Petrus, 2021.......................................... 265 

Figura 18.5. Circumambulatio, 1972. Remontagem de instalação originalmente 

realizada no Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro para a exposição BRASIL 

NATIVO/ BRASIL ALIENÍGENA, MASP São Paulo, 2019......................................................... 

 

 

266 

Figura 18.6. Exposição ENCONTROS PARA SEMEAR, Mercedes Lachmann, 2024.............. 268 

Figura 18.7.  Exposição Pássaros Lacunares: lendas e fendas, Bete Esteves, Biblioteca 

FLUP, 2024................................................................................................................................. 

 

271 

 
 

Figura 19.1. 8º Festival da Canção........................................................................................... 281 

Figura 19.2. À esquerda, Fernanda Vieira e, à direita, Rita Von Hunty.................................. 282 

Figura 19.3. Fernanda Vieira..................................................................................................... 284 

 
 

Figura 20.1. Simone Biles e Jordan Chiles reverenciam Rebeca Andrade............................ 293 

Figura 20.2. Rebeca Andrade posa para foto com Jordan Chiles e Simone Biles................ 294 

 



 

 



 
 

 

9 

Paula Guerra 

Isabel Pereira Leite 

Ana Carolina Avilez 

Ao longo da história, as mulheres têm desempenhado diversos papéis centrais, ainda 

que muitas vezes invisíveis, enquanto guardiãs de espaços, sejam eles físicos, 

simbólicos ou até emocionais. Existe uma relação intrínseca entre corpo, lugar e 

criação artística que é por nós explorada neste livro, e que se encontra atravessada 

por múltiplas dinâmicas de poder, mas também de resistência e de transformação. 

Assim, e de forma muito sucinta, queremos alertar o leitor para o facto de estar 

diante de um livro que procura explorar teórica e visualmente as formas como as 

mulheres possuem a capacidade e a habilidade de modificar o significado de guardiã 

e os sentimentos de pertença através de práticas artísticas, do ativismo e da própria 

materialidade dos seus corpos, atuando, assim, como agentes de mudança e de 

(re)imaginação social. 

Deste modo, tratando-se da introdução a este livro, considerámos pertinente, 

mencionar que esta obra se inspira em autoras como Rosi Braidotti, que em 

Posthuman Knowledge (2019) defende a necessidade de um processo de 

desconstrução do sujeito humano, promovendo e defendendo, por seu turno, a 

promoção e a adoção de um entendimento mais fluído e coletivo do ser humano. 

Para Braidotti (2019), dito por outras palavras, é essencial compreender como as 

mulheres, enquanto guardiãs, transcendem as fronteiras entre o individual e o 

coletivo, entre o corpo físico e os lugares que habitam. Além disso, o trabalho de 

Donna Haraway em Staying with the Trouble (2016), também pode ser mobilizado 

para abordar a importância de cultivar relações éticas e sustentáveis com o meio 

ambiente e com os outros; sendo esta uma prática que muitas mulheres têm adotado 

como forma de resistência e de cuidado (Butler, 2016a). Essas ideias, na nossa ótica, 

dialogam com a obra The Surviving Sky (2023), de Kritika H. Rao. Lemos 



 

 

10 

recentemente o livro, sendo que o mesmo prometia ser uma viagem pelos conceitos 

de utopia, de distopia, de género e de sustentabilidade, ao passo que descrevia um 

mundo novo imaginado. Na verdade, esta obra apresenta uma visão ficcional onde a 

ligação entre lugar, natureza e espiritualidade é explorada através do olhar 

feminino, questionando ativamente as hierarquias estabelecidas e propondo novas 

formas de habitar e cocriar espaços. Nunca nenhum livro nos pareceu fazer tanto 

sentido para começar outro livro.  

Analogamente, os documentários e as artes visuais também oferecem 

representações provocativas desse dito papel feminino de guardiãs. Filmes como 

Honeyland (2019), de Tamara Kotevska e Ljubo Stefanov, retratam uma mulher 

enquanto guardiã de um ecossistema frágil, bem como exploram o equilíbrio entre 

aquela que é a tradição e a sustentabilidade num mundo que se encontra 

constantemente à beira do colapso. Por sua vez, a exposição Women, Art, Revolution 

(2020) ilumina os modos como a criação artística feminina se entrelaça com o 

ativismo, funcionando não apenas como um registo mnemónico e arquivista de um 

determinado momento histórico, e ainda relata como esta pode funcionar como um 

catalisador de transformação social. Nesse sentido, a narrativa especulativa de Rao 

(2023) oferece insights sobre temas como a resiliência feminina em cenários de 

desordem ecológica e social, posicionando as mulheres como centrais em processos 

de renovação e reconstrução. 

A protagonista – Ahilya - emerge no livro de Rao (2023) como uma figura 

multifacetada, cuja relação com o espaço, com o corpo e com a espiritualidade 

redefine as noções de pertença e de poder. Estando a personagem dentro de um 

universo de cidades flutuantes sustentadas por uma interação simbiótica com a 

natureza, o romance posiciona Ahilya como guardiã tanto do equilíbrio ecológico 

quanto das complexas dinâmicas sociais que permeiam a sua comunidade. Ahilya 

personifica o conceito de lugar dinâmico, conforme discutido por Haraway (2016), 

ao interagir com os elementos vivos da arquitetura flutuante que formam a sua 

cidade. Além disso, a cosmologia proposta por Rao (2023), na nossa visão, explora a 

interação íntima entre os habitantes e os recursos naturais que sustentam a 

existência desses mesmos espaços flutuantes. Nesse contexto, esta personagem não 

apenas protege esses espaços, mas também possui a capacidade de os transformar 

em portais para novas possibilidades de coabitação sustentável. O corpo de Ahilya 



 
 

 

11 

não é apenas um veículo para as suas ações, é antes um espaço de transformação e 

de resistência. Rao (2023) utiliza a conexão entre o corpo de Ahilya e as raízes 

psíquicas que conectam os habitantes às cidades, para simbolizar as formas como o 

corpo feminino pode ser interpretado tanto como uma ferramenta de vulnerabilidade 

quanto de poder. Essa dinâmica ecoa os trabalhos de Judith Butler (2016b) sobre 

vulnerabilidade como força e a ideia de corpos que resistem ao subverter narrativas 

tradicionais de fraqueza associadas ao feminino. 

O corpo feminino, que é muitas vezes compreendido como um lugar de 

opressão, também é reconfigurado enquanto espaço de potência e de reinvenção. 

Retomando os contributos de Butler (2016b), as mulheres subvertem narrativas de 

fragilidade para que possam emergir como figuras centrais em movimentos de 

emancipação e de criação. Essa ideia também é ampliada através da obra The Care 

Manifesto (2020), que enfatiza a importância de sistemas de cuidado como forma de 

resistir às dinâmicas neoliberais e patriarcais. Essa visão é enriquecida pela 

abordagem espiritual e filosófica de Rao (2023), que explora como a interconexão 

entre corpo, lugar e espiritualidade pode ser uma ferramenta para resistir à 

fragmentação imposta pelas estruturas dominantes. 

Num panorama contemporâneo, podemos também aditar que o ativismo 

feminino não apenas desafia estruturas preestabelecidas, mas também redesenha o 

conceito de lugar como algo que é dinâmico e vivo, quase como um organismo. 

Mulheres em diferentes contextos culturais – desde as lutas indígenas pela terra na 

América Latina às práticas de resistência das artistas urbanas no Oriente Médio –, 

demonstram que os lugares são também campos de lutas simbólicas e reais. Aqui, o 

espaço não é apenas palco, mas parte ativa na narrativa. Em The Surviving Sky (Rao, 

2023), essa dinâmica é explorada através de uma cosmologia em que os espaços 

flutuantes e vivos são tanto refúgio quanto campo de batalha, ecoando as 

experiências reais de mulheres que ocupam e transformam territórios nas sociedades 

contemporâneas (Guerra, 2025). 

Em epítome, no decorrer deste livro, poderemos ter acesso a um conjunto de 

narrativas - que juntas - dão origem a uma só voz. Ora, a narrativa se entrelaça com 

esses e outros referenciais para revelar de que maneira as mulheres - de diferentes 

épocas e lugares – manifestam o seu papel como guardiãs. Seja através da pintura, 



 

 

12 

da performance ou da ocupação de espaços comunitários, estas guardiãs desafiam o 

efémero, propondo um futuro onde o lugar e o corpo feminino são preservados e 

recriados como parte de um todo indivisível. É nesse horizonte que diligenciamos 

compreender: o que significa ser uma guardiã? Que espaços e narrativas as mulheres 

habitam, protegem e transformam? Como é que as suas criações artísticas e práticas 

ativistas dialogam com as urgências do passado, presente e futuro? Essas são as 

perguntas que nos guiarão pelas páginas que seguem, em busca de respostas e novas 

provocações. Se as encontrarem, ficamos a aguardar a sua partilha, de modo a 

continuar a promover a defesa da mudança social.  

Braidotti, R. (2019). Posthuman knowledge. Polity Press. 

Butler, J. (2016a). Frames of war: When is life grievable? Verso. 

Butler, J. (2016b). Rethinking vulnerability and resistance. In J. Butler, Z. Gambetti, & L. Sabsay 
(Eds.), Vulnerability in resistance (pp. 12–27). Duke University Press. 

Guerra, P. (2025). Artes feministas para alegrar becos tristes: gênero, DIY e outras cenas artísticas 
no sul global. Estudos de Sociologia, Araraquara, 30(2), 577-596.  

Haraway, D. J. (2016). Staying with the trouble: Making kin in the Chthulucene. Duke University Press. 

Kotevska, T., & Stefanov, L. (Directors). (2019). Honeyland [Documentary]. Trice Films. 

Kritika, H. R. (2023). The surviving sky. Solaris. 

Manifesto for Caring Commons Collective. (2020). The care manifesto: The politics of 
interdependence. Verso. 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula1  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula1


 
 

 

13 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

14 

 

 

 

  



 
 

 

15 

Isabel Pereira Leite 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2.1. Annunciata de Palermo 

Fonte: https://www.palermoviva.it/lannunciata-palermo/ 
 

Em 2020, na Agenda que, como sempre, a Biblioteca Apostólica Vaticana prepara 

para o ano seguinte (2021), registava Tolentino Mendonça:  

Não é possível escrever a história da Biblioteca dos Papas sem destacar a contribuição das 

mulheres: mulheres escritoras, mulheres artistas, mulheres teólogas, mulheres protagonistas 

da vida da Igreja, mulheres mecenas, mulheres criadoras, mulheres de ciência e de cultura. E 

assim continua a ser hoje. Basta pensar que bem mais da metade da comunidade de 

trabalhadores que faz funcionar a Biblioteca Apostólica Vaticana é constituída por mulheres1. 

 
1 Tradução da autora. 



 

 

16 

Pouco antes, em 2019, fora apresentada uma belíssima obra à qual Michele 

Feo, seu autor, chamou “Cosa leggeva la Madonna: quasi un romanzo per immagini”. 

Tolentino refere-a no prólogo da Agenda, que “L’Osservatore Romano” reproduziu, 

no dia 13 de novembro de 2020. 

É uma das mais interessantes e cativantes obras que conheço. Numa 

abordagem detalhada (Mendonça, 2020), Feo refere a Madonna de Antonello da 

Messina (1425(?) – 1479) e o fascínio que nele exerce essa representação. Trata-se, 

na verdade, da Annunciata di Palermo (1475). De facto, esta é uma das muitíssimas 

representações de Maria segurando um livro, com um livro no regaço, lendo, com um 

livro na sua frente ou pousado perto de Si, que, desde o século IX, existem. 

Uma Anunciação tão fora dos cânones, sem a presença do Anjo, não suscita 

uma única abordagem, mas antes várias leituras. O autor prefere que cada um decida 

por si. O que é que exprime o gesto de Maria? Perante a surpresa do que intui, quando 

lê a profecia de Isaías, interroga-Se: serei eu a eleita? Mas não. Porquê eu? E, 

pensativa, ciente da magnitude do que está para acontecer, faz um gesto que, 

mesmo sereno como a sua própria expressão, de olhos profundos, será, até, 

enigmático. Sim, serei eu a Mãe do Filho de Deus! Talvez não devesse… 

Que é o Magnificat que aparece no livro aberto, que aqui assume papel 

relevante, foi a conclusão a que chegou, em 2015, uma equipa de cientistas e 

técnicos coordenada por Giovanni Taormina, da Universidade de Palermo. Maria 

ouviu já o Anjo. Aceitou, surpresa, a mensagem e, com toda a serenidade da Sua 

consciência, acolhe em Si esse Mistério extraordinário. O gesto acompanha o 

pensamento e o livro revela-nos o Magnificat. Este será, assim, o instante seguinte à 

Anunciação. Portanto, todos os tempos convergem numa sala do Palazzo Abatellis, 

em Palermo, na presença de uma jovem mulher, que tem diante de si um livro 

aberto. Que outras leituras poderemos fazer dessa conjugação extraordinária, 

radicada numa expressão profundamente simbólica?  

Os entendidos, imbuídos de ciência e de conhecimento, fazem-nas há séculos 

e séculos. Eu, que sou apenas uma bibliotecária que tem o dom da Fé e não é capaz 

de viver sem livros, assumo a minha liberdade e atrevo-me. Atrevo-me a ver a 

Biblioteca – a de Cícero, a do Rei Matias, a de Borges ou qualquer outra – como o 



 
 

 

17 

lugar onde, à semelhança do que acontece hoje, no Palazzo Abatellis, passado, 

presente e futuro convergem, infinitamente, tal como o Mistério é infinito. 

Na maior parte das bibliotecas que conheço nos quatro continentes – e são já 

centenas -, encontro, sobretudo, mulheres. É um facto. Hipátia, na Antiguidade, foi 

a única entre sábios. Às grandes bibliotecas de então, e da Idade Média, do 

Renascimento e dos séculos seguintes, até finais dos anos 80 do século XX, 

associamos, essencialmente, homens doutos, célebres e celebrados. 

Bastaram, todavia, algumas décadas para que, no Ocidente, as mulheres 

passassem a ser as Guardiãs do Templo. Direi Templo, pois que outra coisa não é a 

Biblioteca senão a casa de todos os saberes, de todas as letras e caracteres, de tudo 

quanto, sem princípio nem fim, é marca? 

Tolentino revela que bem mais da metade da comunidade de trabalhadores 

que faz funcionar a Biblioteca Apostólica Vaticana é constituída por mulheres. 

Pensemos nas grandes bibliotecas nacionais, regionais, universitárias; nas bibliotecas 

patrimoniais, centenárias ou construídas já neste milénio. O que cada mulher tem 

aportado de si é, com certeza, muito diverso. Advém do exercício dos seus cinco 

sentidos. Seis, aliás, porque a intuição, que é muito mais delas do que de qualquer 

homem, consegue fazer do presente futuro, sem muito esforço.  

O que é preciso é que esse exercício seja conhecido. Dizia Marguerite Durand 

(1864-1936) que nada se sabia da admirável atividade das mulheres, e que, mesmo 

as feministas, ignoravam três quartas partes do que tinham feito, em todos os 

domínios das preocupações humanas, as suas antepassadas, as suas mães ou as suas 

contemporâneas. A partir do século XX, as mulheres assumem cada vez mais papéis 

de enorme relevância no mundo das bibliotecas. Assumem-no, sobretudo, na área da 

gestão; menos, na área tecnológica. Ainda hoje é uma tendência que se verifica. 

Posso começar por referir Maria José Moura (1937-2018), bibliotecária 

portuguesa que criou e dirigiu o programa da Rede de Bibliotecas Públicas. Entre 

outros cargos que assumiu, foi diretora dos Serviços de Documentação da 

Universidade de Lisboa; diretora do Serviço de Bibliotecas do Instituto Português do 

Livro e das Bibliotecas e presidente da BAD (Associação Portuguesa de Bibliotecários, 

Arquivistas e Documentalistas). 



 

 

18 

María Moliner (1900-1981), bibliotecária e linguista espanhola, foi diretora da 

Biblioteca da Escuela Técnica Superior de Ingenieros Industriales de Madrid. Dedicou 

grande parte da sua vida a uma obra ainda hoje de referência, o Diccionario de Uso 

del Español (1966-67). 

Heloísa de Almeida Prado (1912-1989), bibliotecária brasileira, foi diretora da 

Biblioteca da Universidade Mackenzie de S. Paulo e criou a Tabela PHA, recurso 

incontornável para a organização de bibliotecas em todo o mundo. 

Martine Poulin (n. 1948), bibliotecária e socióloga francesa, foi diretora da 

Bibliothèque de l’Institut National d’Histoire de l’Art; diretora do Mediadix (Centre 

Régional de Formation aux Carrières des Bibliothèques – Université de 

Paris/Nanterre) e chefe de redacção do Bulletin des Bibliothèques de France. 

Caroline Brazier (n. 1958), bibliotecária britânica, foi diretora (Chief 

Librarian) da British Library ; membro da comissão executiva da Conference of 

European National Librarians e da Society of College, National and University 

Libraries, organismo que representa todas as bibliotecas universitárias do Reino 

Unido e da Irlanda. 

Barbara Lison (n. 1956), bibliotecária alemã, foi diretora da Stadtbibliothek 

Bremen; presidente da Deutscher Bibliotheksverband, organização que congrega as 

associações de bibliotecas alemãs e presidente da IFLA (International Federation of 

Library Associations). Carla Diane Hayden (n. 1952), bibliotecária americana, 

diretora (Congress Librarian) da Library of Congress, foi a primeira mulher e primeira 

cidadã afro-americana a ocupar tal cargo; presidente da ALA (American Library 

Association) e diretora da Enoch Pratt Free Library (Baltimore). 

Eis sete exemplos de bibliotecárias que, numa brevíssima e muito reduzida 

apresentação, ajudaram, e continuam a ajudar, a mudar o mundo. O seu universo de 

ação não podia ser mais abrangente e transversal. É que sem livros, o mundo não era 

nada.  

 

 

 



 
 

 

19 

Biblioteca Apostólica Vaticana. (2020). Agenda Daily Planner 2021. Vaticano. 

Feo, M. (2019). Cosa leggeva la Madonna? Quasi un romanzo per immagini. Edizioni Polistampa. 

Golub, E. M. (2009, outubro). Gender divide in librarianship: Past, present and future. Library 
Student Journal. Sapienza - Università di Roma. Recuperado em 10 de fevereiro de 2024, de: 
https://corsidilaurea.uniroma1.it/sites/default/files/gender_divide_in_librarianship.pdf 

Gruppo Arte 16. (2018). Il mistero dell’Annunciata: Analisi ed interpretazione del capolavoro di 
Antonello da Messina. I Libri di EMIL. 

Mendonça, J. T. (2020, 13 de novembro). La donna e il libro. L’Osservatore Romano. Città del 
Vaticano. Recuperado em 10 de fevereiro de 2024, 
de https://www.osservatoreromano.va/it/news/2020-11/quo-63/imprescindibile-presenza-
femminile.html 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula2  

https://corsidilaurea.uniroma1.it/sites/default/files/gender_divide_in_librarianship.pdf
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2020-11/quo-63/imprescindibile-presenza-femminile.html
https://www.osservatoreromano.va/it/news/2020-11/quo-63/imprescindibile-presenza-femminile.html
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula2


 

 

20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

21 



 

 

22 

Paula Guerra 

O Sul Global - mais especificamente países como o Brasil - tem sido alvo de uma 

crescente atenção teórico-empírica (Guerra, 2025a), especialmente no campo das 

ciências sociais, no tocante às produções artísticas contemporâneas que têm sido 

levadas a cabo, por um conjunto de artistas que, por seu turno, têm utilizado a 

performance para contestarem temas como o ambientalismo (Morton, 2009), a 

(de)colonialidade (Mignolo, 2020), género, corpo e ativismo (Yoon-Ramirez & 

Ramírez, 2024). Neste sentido, o presente artigo visa debruçar-se sobre o caso 

específico das práticas artísticas levadas a cabo pela artista Luciana Magno2. De 

forma mais concreta, pretendemos abordar a instalação Orgânicos, que foi 

orquestrada tendo como pano de fundo a região da Amazónia. 

Luciana Magno é natural de Belém do Pará e, nos últimos anos, a artista tem 

consolidado a sua pesquisa e a sua prática artística através do seu próprio corpo, 

integrando-o nas paisagens físicas, tais como as da Amazónia. Na verdade, na 

instalação supramencionada, bem como noutras, a artista tem procurado promover 

reflexões sociais, políticas e académicas em torno da ação humana e os seus efeitos 

no ambiente físico e social, estando esta última dimensão interligada à problemática 

dos povos e das comunidades. Aliás, na asserção da artista: 

 
2 Luciana Magno é graduada em Artes Visuais e Tecnologia da Imagem pela Universidade da Amazônia, Belém, e 

mestre em artes pela Universidade Federal do Pará. Atualmente, cursa Pós-Graduação em Artes Visuais da 

Universidade de São Paulo. Foi vencedora da 10.ª edição do Programa Rede Nacional Funarte Artes Visuais; 

Vencedora da Residência Artística Kaaysa 2017 e do Prêmio Pipa Online 2015. Indicada para o Prêmio Pipa Online 

2018. Possui Obras no acervo do Museu de Arte do Rio, Museu de Arte Contemporânea do Rio Grande do Sul, 

Museu da Universidade Federal do Pará, Fundação Rómulo Maiorana, Instituto Pipa e Associação Cultural 

VideoBrasil. Mais informações em: https://janainatorres.com.br/luciana-magno-um-corpo-movente-na-amazonia/  

https://janainatorres.com.br/luciana-magno-um-corpo-movente-na-amazonia/


 

 

23 

Cada trabalho é uma tentativa de ser uma outra matéria, sendo essa… é o pensamento do 

terrano, de tentar ser terra, tentar ser pedra, tentar ser água, tentar ser floresta, a tentativa de 

incorporação nessas matérias, mais do que mimetismo (Luciana Magno)3. 

Maneschy (2017) tem vindo a analisar de forma extensiva a obra artística de 

Luciana. Tal escolha deveu-se ao facto de, como partimos de uma análise subjetiva 

(Emmison & Smith, 2007), considerámos necessário procurar outras leituras sobre a 

obra de Luciana, com o intuito de desvendar outros conceitos e perspetivas, mas 

também com o interesse de perceber outras subjetividades; subjetividades essas 

que, por oposição, partem de um conhecimento de alguém que é também ele um 

artista. Um ponto que desde logo se destaca nas leituras de Maneschy (2017) acerca 

da instalação Orgânicos, diz respeito ao facto de a artista se apoiar em circunstâncias 

vivenciais para criar produtos artísticos. Neste sentido, o contacto com a região da 

Amazónia é determinante, não porque vemos patente uma interação e articulação 

com as circunstâncias naturais (ambiente), mas também com as intervenções do ser 

humano, muitas vezes prejudiciais para as circunstâncias naturais. Na verdade, este 

ponto de análise de Maneschy (2017), desde logo nos oferece pistas para a 

articulação da produção da artista com conceitos como o de eco-arte e ecofeminismo 

(Armstrong, 2019). Isto porque, através dessas circunstâncias vivenciais na sua 

prática artística, Luciana acaba por conhecer também o seu corpo, ao passo que o 

vive (Aranha & Martins, 1993). Neste contexto, os contributos de Bittencourt (2009) 

são decisivos, uma vez que o autor enuncia que a imagem emerge enquanto 

mecanismo de mediação da comunicação entre o corpo e o ambiente físico e social, 

algo muito mais evidente neste trabalho de Luciana. Como nos refere o autor,  

Magno, ao percorrer a Amazônia, discute o corpo em relação à paisagem, em percursos de 

enfrentamento e de busca de mimeses com o ambiente, e que termina por ativar relações que, 

por vezes, fazem situações políticas reverberarem, como por exemplo, quando adentra um 

ambiente em que existe madeira retirada de forma ilegal da floresta. Nesse espaço, a artista 

entra em contato com a natureza destruída e com pequenos pedaços de vida (Maneschy, 

2017, p. 21). 

Nesta instalação, que pode ser entendida como uma série, isto é, como uma 

performance longitudinal (2014-2023), Luciana socorre-se do seu próprio corpo – 

cabelos, pernas, braços, etc. -, para promover uma simbiose com o ambiente físico, 

nomeadamente com algas, cipós, vida selvagem, água, árvores, pedras, entre outros 

 
3 Excertos disponíveis em: https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/  

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

24 

elementos, ao passo que realiza registos fotográficos e videográficos. A tentativa de 

não-distinção do seu corpo humano face ao corpo-natureza, será por nós analisada, 

tendo como ponto de partida um conjunto de conceitos charneira, tais como o de 

ecopolitics (Warner, 2010), ecofeminismo, eco-arte, e ativismo, ao passo que, 

simultaneamente, colocaremos, em retrospetiva, práticas agressivas (de)coloniais, 

tais como o desmatamento (Homma, 2008).  

A escolha desta artista enquanto objeto empírico deveu-se a dois critérios 

primordiais. O primeiro, diz respeito ao facto de a instalação Orgânicos se apresentar 

como uma obra longitudinal e multidimensional, pois além de combinar várias 

tipologias de práticas artísticas, desde o vídeo à fotografia, passando pela 

performance, a mesma possui um caráter de intervenção, contestação e de 

resistência que segue uma linha evolutiva. O segundo critério diz respeito ao espaço 

físico que é intervencionado: a Amazónia. Na verdade, as intervenções na região 

amazónica têm vindo a ser constantes e, desse modo, através do espaço físico e da 

sua interação com o corpo humano da artista, podemos colocar em retrospetiva 

temas como o (eco)feminismo, a eco-arte e o ativismo, bem como ainda podemos 

questionar as relações interpessoais contemporâneas em relação ao mundo da arte. 

Mais ainda, com estas reflexões, também é nosso interesse contribuir para um avanço 

científico, principalmente na área da sociologia, acerca de campos disciplinares 

como a sociologia da arte: quais os novos caminhos, possibilidades e dificuldades?  

Em termos metodológicos, o exercício que nos propomos fazer ancora-se na 

sociologia visual, através da qual procedemos à realização de uma análise de 

conteúdo das obras de Luciana. Na senda de Carley (1990), podemos aferir que a 

análise de conteúdo tradicional diz respeito à identificação de conceitos presentes 

num conjunto de textos. Partindo desse pressuposto, a análise de conteúdos visuais 

possui o mesmo intuito, sendo que a diferença reside no facto de os conceitos serem 

obtidos e explorados numa base não-textual.  

Para Pauwels (2010), a sociologia visual é vista como uma teoria científica, 

cujo conhecimento empírico pode ser obtido através da observação, da análise e 

teorização em torno de manifestações visuais, tais como produtos artísticos. Com 

efeito, e tal como defendem Zuev e Krase (2017), o nosso principal intuito ao 

enveredar pela sociologia visual, é o de alertar para o facto de que produtos visuais 



 

 

25 

e artísticos podem ser vistos enquanto um dado empírico e, subsequentemente, 

podem ser alvo de uma análise sociológica. Assim, Zuev e Krase (2017), defendem 

que os sociólogos visuais utilizam as imagens para analisarem a realidade social.  

Contudo, no caso específico deste artigo, uma vez que apenas nos debruçamos 

sobre a obra de uma artista, não havendo comparações com outros produtos visuais, 

não podemos deixar de mencionar que existem alguns desafios inerentes a este 

processo metodológico. O primeiro diz respeito à subjetividade. Tratando-se de um 

produto artístico, o mesmo fica sujeito à nossa capacidade de interpretação 

enquanto cientistas sociais, investigadores, mas também enquanto agentes sociais, 

estando aqui presente um sistema de valores. Por outro lado, também existem 

algumas oposições face ao uso da sociologia visual; oposições essas que vão ao 

encontro do futuro da sociologia da arte, de que anteriormente falávamos.  

Sobre esse ponto, autores como Emmison e Smith (2007) enunciam que a 

preocupação da sociologia visual reside naquilo que pode ser visto, e não naquilo que 

foi fotografado ou filmado, ou seja, os autores argumentam que as características 

do mundo social não têm de ser visualmente materializadas para poderem ser 

analisadas, logo, a necessidade de se fornecer imagens visuais nem sempre é 

necessária para uma investigação visual. Assim, Emmison e Smith (2007), defendem 

uma posição que vai ao encontro das especificidades do trabalho de Luciana, bem 

como suportam a nossa análise: necessidade de utilização de dados visuais vivos, tais 

como o corpo, olhares, gestos, posturas, etc. Estes elementos foram captados por 

Luciana, bem como serão incorporados na nossa análise. 

O artigo irá estruturar-se da seguinte forma: na próxima secção, socorrendo-

nos dos trabalhos de Maneschy (2017), teremos uma secção direcionada para os 

conceitos de mimetismo e colonialidade; na secção seguinte, discutiremos o conceito 

de ambientalismo; seguidamente, teremos uma secção destinada à discussão de 

conceitos como os de ecopolitics, eco-arte e ativismo, em relação à produção 

artística de Luciana, e por fim, teremos uma secção dedicada a algumas reflexões 

preliminares em torno dos desafios enfrentados pelo campo académico da sociologia 

da arte, estabelecendo ao mesmo passo, um paralelismo com a obra de Luciana e 

com as dificuldade por nós enfrentadas na sua análise. É ainda de realçar que em 



 

 

26 

cada secção, será feita uma análise visual e de conteúdo dos produtos artísticos de 

Luciana Magno, mais concretamente ao nível da instalação Orgânicos. 

 

 

 

Figuras 3.1 e 3.2. Transamazônica, em Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/  

 

As imagens acima apresentadas foram por nós selecionadas, pelo facto de as 

mesmas terem sido o primeiro contacto visual com a criação artística de Luciana da 

nossa parte. Duas ideias nos surgem: a de solidão e a de resistência. Naquela estrada 

batida, Luciana emerge com o seu corpo nu, apenas coberta pelos seus longos cabelos 

castanhos. Na verdade, Maneschy (2017), relaciona esta imagem com a rodovia 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

27 

transamazônica, fruto de um projeto de colonização pensado para a região da 

Amazónia, cuja materialização seria a construção de uma estrada que pretendia 

atravessar a referida região do país de leste a oeste. Luciana, com esta performance, 

pretende desvanecer no meio da poeira que é levantada pelos carros que passam, 

simbolizando, de certa forma, o esquecimento dessa região por parte de organismos 

e entidades públicas e políticas.  

Para Fletcher e Albán (2015), projetos artísticos como o de Luciana colocam 

a tónica no ambiente físico. Vejamos que, na figura 2, o corpo de Luciana mostra-se 

descoberto, apresentando-se quase como uma extensão da estrada que se vê 

estender por vastos quilómetros. As formas do seu corpo representam, ainda que 

simbolicamente, as marcas dos pneus que percorrem esse percurso. Este projeto da 

rodovia transamazônica, como referimos anteriormente, foi tido como um projeto 

de desenvolvimento social e urbano, criado durante o período da ditadura militar 

que esteve em vigor entre os anos de 1969 e 1974. “Com seus mais de 4 mil 

quilômetros de extensão, essa rodovia é a principal ligação terrestre entre os estados 

do Pará e do Amazonas, os dois maiores do Brasil, e que ocupam cerca de 50% do 

território total da Amazônia Legal” (Fletcher & Albán, 2015, p.74). Na verdade, este 

foi um projeto que marcou o período da ditadura militar brasileiro, especialmente 

pelo facto de o mesmo ter sido interpretado enquanto uma tentativa moderna de 

ocupação dos territórios. Mais ainda, o próprio processo de construção da rodovia 

ficou marcado por uma série de ações ilegais corporativas de extrativismo de 

madeiras e de outros bens naturais que caracterizavam esse território. O que acaba 

por ser desconcertante, do ponto de vista simbólico, na intervenção artística de 

Luciana, diz respeito ao uso do seu corpo feminino - deitado, nu e descoberto, num 

projeto ditatorial e profundamente invasivo.  

Outrossim, pensando nas duas figuras acima apresentadas, considerámos 

pertinente referenciar o conceito de mimetismo (Perez, 2021). Este conceito, 

postulado por Perez (2021), procura analisar e descrever a capacidade de alguns 

organismos – humanos e não-humanos – de se tornarem impercetíveis no meio; algo 

que, no caso deste projeto artístico de Luciana, pode ser interpretado enquanto uma 

forma de crítica e de resistência, uma vez que demonstram preocupações político-

ambientais, relacionadas com os impactos contemporâneos desse projeto ditatorial. 

Sobressai a metáfora de que, para percorrer essa estrada, têm de se “pisar” os 



 

 

28 

corpos, nomeadamente as populações locais. Em Fletcher e Albán (2015), podemos 

ler um excerto de uma entrevista de Luciana, onde a mesma se interroga acerca das 

circunstâncias vivenciais que pautaram a sua criação artística. A própria artista 

percorreu a rodovia, deparando-se com inúmeros camiões que se moviam 

transportando madeiras e minérios da região e, a par disso, também viu as poucas 

regiões preservadas de terras indígenas que sobreviveram à violência causada 

aquando da construção da rodovia. Daí que, na figura 3.1, Luciana apareça coberta 

pelos seus cabelos, em posição fetal “tal qual se nasce e se morre (segundo alguns 

costumes indígenas do uso de urnas funerárias)” (Fletcher & Albán, 2015, p.75). A 

poeira encobre uma paisagem completamente modificada pela ação política do 

homem.  

Nesta incursão pelas práticas artísticas que se têm afirmado em países como 

o Brasil, não podemos deixar de enaltecer alguns pontos de interseção entre obras 

artísticas. Deste modo, criações de artistas como Rubiane Maia4 ou o de Cecilia 

Paredes5, ajudam-nos a estabelecer o mote para a compreensão das temáticas que 

Luciana aborda nas suas performances e práticas artísticas. Vejamos que no caso de 

Cecilia Paredes, mais especificamente na série Paisajes (2015), a artista também 

contempla o quase desaparecimento corporal, com o intuito de questionar, em certa 

medida, o papel dos agentes sociais na contemporaneidade. Trata-se de uma relação 

de nulidade do eu face ao meio e vice-versa. Outra ideia patente no trabalho de 

Paredes (Perez, 2021), concerne o facto de podermos encarar registos como os da 

Figura 1, de um paradigma de adaptação, ou seja: ao partir das circunstâncias 

vivenciais para criar, neste trabalho Luciana também demonstra, em certa medida, 

 
4 Rubiane Maia é uma artista transdisciplinar brasileira que vive em Folkestone, Reino Unido. Possui graduação em 

Artes Visuais e mestrado em Psicologia Institucional pela Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil. Seu trabalho 

é um híbrido entre a performance, a instalação e outros modos de expressão, como a escrita, a fotografia, o vídeo 

e a pintura. Em geral, interessa-se pelo corpo, linguagem, memória, fenômenos e matérias orgânicas, sendo 

especialmente atraída por estados diferenciados de percepção e sinergia que englobam relações de 

interdependência e cuidado entre seres humanos e não humanos, como minerais e plantas. Frequentemente 

desenvolve seus trabalhos em contextos de sítio específico, sempre considerando os elementos da natureza, a 

paisagem e o meio ambiente como guias e co-criadores de suas obras. Mais informações aqui: 

https://www.rubianemaia.com/bio   
5 Cecilia Paredes Polack é uma artista multimídia de origem peruana que atualmente mora na Filadélfia, Estados 

Unidos. Em suas fotografias, pele e corpo são suportes para imagens pictóricas lindamente estampadas. Para realizar 

o trabalho, o corpo da artista é minuciosamente pintado por assistentes, em sessões que chegam a durar sete horas, 

e depois fotografado. Pele e corpo são metamorfoseados em imagens antropomórficas de animais, plantas e 

paisagens com a intenção de confundir o próprio corpo com a natureza e a natureza com o corpo. Mais informações 

em: https://www.milapetry.com.br/ceclia-paredes  

https://www.rubianemaia.com/bio
https://www.milapetry.com.br/ceclia-paredes


 

 

29 

a capacidade de adaptação das comunidades da Amazónia às imposições colonialistas 

que foram exercidas sobre o meio.  

Partindo desta questão do mimetismo, Palmieri (2014) procura analisar de que 

forma a arte imita/mimetiza a natureza, descobrindo nas suas análises de pendor 

filosófico, que a arte mimetiza a natureza em dois aspetos: nomeadamente na sua 

realização, no sentido de procurar igualar-se ao que é mimetizado, mas também num 

sentido simulatório, onde passam a estar presentes processos de representação de 

modos de funcionamento de um processo natural, através de ações e 

comportamentos artificiais. Este último aspeto é muito mais evidente nos trabalhos 

artísticos de Luciana (ver Figuras 3.1 e 3.2). Indo mais além, Palmieri (2014) enuncia, 

de igual modo, a existência de frequentes pontos de divergência nos processos de 

mimetismo da arte face à natureza, sendo o principal o facto de os produtos que 

nascem da arte serem diferentes dos produtos que emergem da natureza. 

Concomitantemente, no mimetismo de Luciana face ao ambiente da região da 

Amazónia, e no caso específico da Rodovia Transamazônica, podemos ver espelhados 

princípios de movimento (poeiras que se levantam no ar) e repouso (o corpo estático 

de Luciana) que, por conseguinte, também podem ser entendidos enquanto uma 

materialização do sentido simulatório da mimese, acima mencionado.  

Ainda sobre o mimetismo, Mata (2015) defende que o mimetismo – na obra de 

Luciana, acrescentámos nós -, implica uma transgressão dos limites disciplinares do 

corpo, principalmente do corpo feminino, uma vez que o mesmo opera um sentido 

de propriedade que remete a uma dimensão não natural da modernidade. A partir 

desta conceção, podemos aferir que nas Figuras 3.1 e 3.2, está presente uma 

distinção entre agente e sujeito de uma experiência vivencial. Assim, um dos 

principais fundamentos do mimetismo em relação à arte, e em relação às práticas 

artísticas de Luciana, diz respeito ao facto de a artista promover uma desagregação 

do princípio de individualização a favor de uma união telúrica: trata-se de 

mimetismos de contacto, e de desterritorialização do ser, do meio e dos 

saberes/práticas quotidianas de vivencialidades.  



 

 

30 

 

 

Figuras 3.3 e 3.4. Sem título, série Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

Nas Figuras 3.3 e 3.4, Luciana procura desconstruir a dicotomia entre sujeito 

e objeto e, dessa forma, podemos aqui estabelecer um paralelismo com o conceito 

de colonialidade da natureza (Guerra, 2025a). Durante o processo de criação da série 

Orgânicos, e como vimos anteriormente num excerto de uma entrevista de Luciana, 

a presença dos povos indígenas na paisagem da Amazónia serviu de inspiração para 

as suas criações. Aliás, Luciana também tentou incorporar o ideal indígena da não 

diferenciação entre homens, mulheres, animais e plantas, contrariando assim o 

especismo que tem pautado a contemporaneidade, e também o próprio período do 

Antropoceno, profundamente marcado por uma dicotomia em termos de género que, 

uma vez mais, favorece o homem. Então, nesse interstício o conceito de 

colonialidade da natureza conflui com a colonialidade de género (Lugones, 2008). 

Para Assis (2014, p. 615), a colonialidade da natureza diz respeito à apropriação da 

natureza,  

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

31 

(…) à existência de formas hegemônicas de se conceber e extrair recursos naturais 

considerando-os como mercadorias, ao mesmo tempo em que representa o aniquilamento 

de modos subalternos de convívio com o meio ambiente, bem como a perpetuação e 

justificação de formas assimétricas de poder no tocante à apropriação dos territórios. 

Costa (2021) acrescenta a esta conceção, e defende que um dos elementos 

fundadores da colonialidade de género e da natureza é o dualismo radical que 

dicotomiza a razão e a natureza (Quijano, 2012). Dessa forma, a razão pode ser 

apontada como uma das matrizes de domínio colonial. Dentro desse projeto 

modernidade/colonialidade, de que nos fala Quijano (2012), alguns autores 

questionam se a natureza não pode, também ela, ser encarada enquanto um produto 

da exploração económica e capitalista (Costa, 2021). 

Se nas figuras 3.1 e 3.2, poderíamos estabelecer uma relação com o conceito 

de destruição ecológica (Guerra, 2025b), com a construção da rodovia 

transamazônica e promovendo a devastação das regiões naturais, no caso das figuras 

3.3 e 3.4, podemos estabelecer um paralelismo com o conceito de inversão da 

mistificação metafísica (Quijano, 2012). Este é um conceito que visa representar os 

motivos que levaram os homens enquanto espécie a impor a sua hegemonia 

exploradora, enquanto comportamento predatório no Planeta Terra. Desta forma, 

podemos ver a Figura 3.3 como uma antítese a esse mesmo princípio. Maneschy 

(2017, p.21) descreve este momento da sua criação num dos seus trabalhos, referindo 

que enquanto a artista entra em contacto com a natureza, procurando misturar-se e 

mimetizar as rochas, a mesma depara-se com um pequeno pedaço de vida. Enquanto 

o seu corpo repousa, num processo de simulação (Palmieri, 2014), um pássaro pousa 

sobre os seus cabelos, quase como um processo de descolonização da natureza; de 

inversão dos papéis, no qual o pássaro passa a representar uma posição de poder face 

ao corpo repousado de Luciana, invertendo as lógicas de poder, ou mesmo 

esbatendo-as. É a antítese do princípio colonizador e civilizatório, onde a natureza 

deixa de ser um objeto explorável,  e passa a poder ser perspetivada enquanto uma 

manifestação politicamente interpretável, ou seja: no trabalho artístico de Luciana, 

a natureza e os demais seres vivos passam a ser visualizados como o potencial 

elemento capaz de fomentar a rutura com uma matriz colonial de poder (Quijano, 

1997).  



 

 

32 

Paralelamente, aquilo que podemos acrescentar em relação à nossa leitura 

das quatro figuras até aqui apresentadas, diz respeito ao facto de o ambiente e a 

natureza poderem ser vistos como protagonistas de lutas e de atos de resistência. 

Luciana, enquanto mulher, defende o seu pertencimento a um território que possui 

uma forte marca de destruição do homem colonizador, e a vida animal e demais 

elementos naturais emergem como peças centrais nessa luta, no sentido em que 

enfatizam a dimensão territorial.  

O que é mais inovador na obra de Luciana diz respeito ao facto de ser difícil discernir 

quais são os limites e as barreiras entre a vida social e as condições naturais (Cook, 

2014). Demais importante é o facto de Luciana, de um ponto de vista, conseguir 

alterar as nossas visões e representações sobre aquele que é o convencional mundo-

vida. Atualmente, todas as sociedades contemporâneas vivem na iminência de uma 

catástrofe ecológica, fruto de um pensamento dualista instalado que, 

tendencialmente, separou a esfera natural da esfera social. As obras de Luciana, 

pela sua simbiose com o ambiente, vêm-nos alertar para o facto de que existem 

desafios prementes para a existência humana, mas também desafios relacionados 

com a forma como pensámos os ambientes. Então, dessa natureza, ao se misturar 

com a natureza e com a paisagem (ver Figuras 3.5 e 3.6), Luciana apela para a adoção 

de uma postura e de um entendimento que não enquadre a natureza e o ambiente 

como elementos externos à sociedade.  

 

 

 

 

 



 

 

33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 3.5 e 3.6. Sem título, Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

 

Nas Figuras 3.5 e 3.6, considerámos que a artista se imiscui num duplo 

processo, em que além de produzir é, ela própria um produto, da natureza. Os seus 

cabelos misturam-se com as ervas na Figura 3.5 e, na Figura 3.6, o seu corpo surge 

quase como se fosse um tronco que se ergue do chão. Na primeira figura, novamente 

em posição fetal – como noutras figuras que apresentámos -, Luciana representa o 

nascimento e a morte, como já referimos anteriormente. Porém, na Figura 3.6, 

Luciana ergue-se, ainda que de forma tímida e estranha, mas evidencia um ato de 

resistência, quase como se contrariasse a vida e a morte que lhe é imposta, mas 

como se criasse antes uma posição de afirmação de uma individualidade 

epistemológica. Esta ideia pode ser cruzada com os conceitos de Deleuze e de 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

34 

Guattari (1984), quando os autores defendem que o homem, neste caso o ser 

humano, e a natureza, não são dois sujeitos opostos que se confrontam, mas antes 

uma mesma realidade. São, simultaneamente, produto e produtor. O mesmo 

acontece no caso destes trabalhos artísticos de Luciana.  

Magno, nesta criação artística, reconhece o seu lugar na natureza, bem como 

reconhece o lugar da natureza no seu corpo-lugar. Assim, a artista acaba por 

proporcionar uma compreensão mais alargada sobre o ambiente e sobre a nossa ação 

em relação ao mesmo. Partindo de Braun e Castree (1998), podemos ainda inferir 

que a artista com estas produções artísticas aqui apresentadas (Figuras 3.1 a 3.6), 

visa, visual e esteticamente, ultrapassar os dualismos natureza versus sociedade e 

homem versus natureza. Ao fazer isso, Luciana cria outros espaços, bem como 

constrói perspetivas críticas que centram a atenção na forma como o social pode ser 

transformado através do natural, e vice-versa. Quem são os beneficiários destas 

relações? Quais são as consequências sociais e ecológicas? São perguntas que se 

levantam. 

A partir de Cook (2014), desvendámos que é possível reagir com estranheza à 

ação do corpo-natureza face ao corpo-humano, isto porque partindo de uma 

perspetiva colonial, como vimos anteriormente, esse processo não é natural. Se 

observarmos atentamente, em todas as figuras aqui apresentadas vemos 

precisamente isso, a ação do corpo-natureza no corpo-humano de Luciana, quer seja 

pelo pó que se levanta na rodovia, pelo pássaro que repousa nos seus cabelos, sempre 

vigiante, ou até mesmo pelas ervas que acariciam e cobrem o seu corpo. Nesse 

interstício, o facto de o corpo de Luciana estar em repouso (Palmieri, 2014) pode 

ser, em certa medida, visto como uma representação/ação simbólica de uma 

tentativa de reparação moral da culpabilidade humana colonial, face ao 

desaparecimento de elementos naturais na região da Amazónia. Paralelamente, 

através da série Orgânicos, a artista acaba por desenvolver aquilo que Cook (2014) 

apelida de metodologias e de cartografias afetivas. Estas metodologias e cartografias 

afetivas são, na verdade, um meio através do qual podemos ter acesso a uma visão 

política da natureza social e ambiental, nomeadamente sobre o modo como o corpo-

natureza foi produzido e explorado e sobre padrões de agência que inferem sobre a 

forma como diferentes atores sociais as povoam.  



 

 

35 

As criações artísticas de Luciana possuem uma praxis estética específica, isto 

porque possuem elementos multifacetados, bem como pressupõem um pensamento 

atípico e uma ação não-habitual face a um meio. Desse modo, a artista tem sido 

capaz de mobilizar uma série de processos subjetivos de visualização de relações 

discursivas e materiais dominantes face à natureza. Estas leituras e processos de 

visualização associam-se a outras construções espaciais e sociais, dando origem a 

uma espécie de cultura artística, capaz de canalizar a perceção e a compreensão 

face a temas socio-historicamente relevantes, tais como o colonialismo e a 

destruição ambiental. Dá-se, de igual modo, a construção de uma rota afetiva e 

efetiva – uma vez que trabalhamos com uma produção longitudinal –, que ditam novos 

fluxos de conhecimento sobre o ambiente. Mais: a exposição que é feita da divisão 

histórica entre natureza e cultura, natureza e arte, natureza e vida, situa a produção 

estética de Luciana num contexto de debate mais alargado, nomeadamente sobre a 

separação ontológica e epistemológica do natural e do social. Trata-se da afirmação 

da necessidade de abertura do social e da cultura à natureza, tomando a sua matéria 

viva enquanto um catalisador de produção cultural e de mudança social (DeLanda, 

1997).  

A própria natureza, enquanto corpo, também interfere com a estética de 

Luciana, isto porque modifica os modos de expressão materiais e os comportamentos 

de criação artística, tipicamente ritualizados. Dá-se origem a uma nova conceção de 

território e identidade, bem como se criam diferentes formas de articulação. A arte 

de Luciana, através das conceções de Grosz (2005), pode ser vista como uma 

emergência de práticas de espacialização inovadoras, isto porque a artista se socorre 

de qualidades sociais enquanto material criativo. Daí que possamos mencionar que 

estes processos significam enraizar a arte naquilo que há de supérfluo na natureza, 

ao invés de no sistema capitalista e no paradoxo da criatividade humana; estamos 

perante um processo de criação sensorial superabundante (Grosz, 2005, p. 235).   

Falar sobre a colonialidade na natureza implica, em certa medida, falar sobre as 

crises ambientais, nomeadamente sobre o Antropoceno (Versleux, 2021). Se 

inicialmente o Antropoceno era utilizado para descrever as rápidas mudanças que 

aconteceram no planeta devido à ação do homem na contemporaneidade, o mesmo 



 

 

36 

é utilizado para descrever trabalhos artísticos de denúncia, como o de Luciana, mas 

também para se referir a uma crise geral que é causada pelo capitalismo. Quando 

referimos que o trabalho da artista possui um papel de denúncia, referimo-nos ao 

facto de a mesma utilizar o seu corpo para alertar para os elementos naturais que 

estão a ser destruídos face à exploração extrativista (Pinho, 2019).  

Sobre este propósito, pretendemos ir um pouco mais além na nossa 

abordagem. Ou seja, a partir do conceito de Antropoceno, bem como através do ato 

de denúncia de artistas como Luciana, torna-se imprescindível abordar o conceito de 

eco-arte (Nadir, 2010) ou de arte ambiental, para tentar, uma vez mais, conferir 

alguma profundidade às análises sociológicas aqui levadas a cabo em referência ao 

trabalho de Luciana. Pensando na eco-arte (Brown, 2014) enquanto conceito, temos 

como principal objetivo enveredar por uma abordagem que não se prenda apenas 

com o conceito de ecologia. O conceito de “ecologia” apenas visa retratar as relações 

entre seres vivos (Graham, 2007), enquanto o termo “ambiental” pressupõe uma 

leitura mais abrangente dos meios físicos, no qual se dão os impactos das ações 

humanas, mas também onde podemos ver o surgimento de produções artísticas 

contemporâneas, como as de Luciana. Então, no contexto deste artigo, quando nos 

referimos à ecologia, estamos, na verdade, a fazer referência às relações entre seres 

vivos, recursos e paisagens naturais.  

Na senda de Brown (2014), podemos enunciar que a eco-arte ou a arte 

ambiental possui um pendor de crítica latente, especialmente no que diz respeito à 

sociedade de consumo e, no caso de Luciana, no tocante às práticas extrativistas 

brasileiras e de desterritorialização dos povos indígenas. Então, simultaneamente, 

podemos aferir que produtos artísticos como aqueles que até aqui temos analisado, 

podem, também eles, serem encarados enquanto fruto de uma prática ativista, isto 

porque também combinam uma denúncia do campo ambiental, político e social. 

Paralelamente, também podemos constatar o facto de que a prática de Luciana se 

afirma enquanto forma de fazer e de ocupar espaços que extrapolam os museus e as 

galerias de arte convencionais, expressando, assim, uma espécie de arte e cultura 

marginal de criação que visa dar voz aos povos e às comunidades excluídas e 

invisibilizadas (Archer, 2013), inserindo-se aqui o corpo-natureza.  



 

 

37 

A centralidade do ambiente nas práticas artísticas começa a acentuar-se a 

partir da década de 1960, apesar de, durante esse período, o enfoque estar sobretudo 

no questionamento do tipo de técnicas que eram utilizadas. Um exemplo que 

podemos dar é o de Hélio Oiticica e a sua obra Grande núcleo n. 1, na qual o autor 

criou um ambiente novo, construído a partir de placas pintadas suspensas no teto. 

Com efeito, na contemporaneidade, esse princípio questionador não mudou tão 

drasticamente, até porque o que é questionado também, na prática de artistas como 

Luciana, diz respeito ao facto de o corpo passar a ser utilizado enquanto técnica e 

matéria de criação e de produção artísticas.  

 

 

Figuras 3.7 e 3.8. Sem título, Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

As Figuras 3.7 e 3.8 foram por nós selecionadas, devido ao facto de as mesmas 

representarem, na nossa opinião, o afastamento da criação artística de Luciana face 

à land art (Tiberghien & Green, 1995). Então, numa tentativa de justificação e de 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

38 

aprofundamento do nosso argumento, podemos enunciar algumas características da 

land art que, por seu turno, justificam a nossa escolha do conceito de eco-arte. Por 

um lado, a land art pauta-se por ser uma tipologia de prática artística que visa a 

manipulação do ambiente e dos lugares, sem haver qualquer tipo de preocupação 

com a sua conservação (Raquejo, 1998). Alguns críticos do trabalho de Luciana 

poderiam questionar este mesmo princípio de envolvimento da artista com o meio, 

mas se pensarmos nas técnicas utilizadas, desde logo enunciámos uma diferença 

acentuada. Se a land art (Versieux, 2021) tem em si a criação de caminhos artificiais 

enquanto técnica de criação artística, por outro lado, a eco-arte visa percorrer os 

caminhos naturalmente criados pelas manifestações naturais. Como podemos ver nas 

figuras acima, Luciana tenta misturar-se com o meio, utilizando as suas formas já 

dispostas, as suas cores e nuances; não existe uma tentativa de modificação do 

ambiente, para que este se aproxime do seu corpo feminino e do seu interesse 

artístico. Trata-se de uma espécie de processo de decolonialidade da natureza (Triso 

et al., 2021).  

Porém, um ponto em comum pode ser evidenciado: quer a land art, quer a 

eco-arte, tinham como princípio primordial o questionamento da institucionalização 

da arte. No caso de Luciana, esta afirmação pode ser um tanto quanto contraditória, 

principalmente pelo facto de a artista ter recebido vários prémios ditos 

institucionais. Mais, se a land art é um tipo de paisagem que é feita na paisagem, a 

eco-arte assume-se como um tipo de arte que é feito com a paisagem e com a 

natureza. Outra questão que emerge refere-se ao facto de práticas artísticas como 

a de Magno, em oposição a outras práticas caracterizadas como land art, estarem, 

também elas, associadas ao capitalismo e à colonialidade (Enck-Wanzer, 2011). Aliás, 

na land art existe um ideal conquistador norte-americano, onde impera o desejo de 

domesticar o ambiente (Canton, 2009), tornando-o num outro tipo de galeria ou de 

museu, num instrumento.  

Retomando a problemática do artivismo podemos, desde logo, enunciar que 

se trata de um conceito recente. Porém, no caso da eco-arte ou do ativismo 

ambiental (Brunner et al., 2013), algumas preocupações têm emergido, sendo uma 

delas relacionada com a possibilidade de os cientistas passarem a socorrerem-se dos 

conteúdos visuais de artivistas, colocando-os enquanto uma mera presença 

ilustradora (Versieux, 2021, p.31). Aquilo que podemos acrescentar quanto à génese 



 

 

39 

deste fenómeno, diz respeito ao facto de o mesmo ter surgido na década de 1960, 

enquanto modo de contestação, de resistência e de comunicação, estando o mesmo 

intimamente associado aos movimentos feministas. Se desde o século XXI, sobretudo 

em países do Norte Global, o artivismo tem-se associado à intervenção nos espaços 

urbanos, na contemporaneidade brasileira temos assistido a uma passagem destes 

fenómenos para regiões e territórios como o da Amazónia aqui representado. 

Outrossim, práticas artísticas como a de Luciana evidenciam, do nosso ponto de vista, 

outros não-lugares (Augé, 2009).  A Amazónia, então, passa a ser por nós interpretada 

– através das práticas artísticas de Luciana – enquanto um não-lugar, abandonado 

pelo poder dominante e repleto de perdas de significados quotidianos e culturais, 

associados ao desaparecimento dos povos indígenas, por exemplo.  

Versieux (2021) enuncia uma definição acerca do artivismo que nos parece 

demais interessante: o artivismo pode ser um processo de reinventar a vida com arte; 

uma vez que o seu principal objetivo é o de incitar a mudança social. Aliado ao 

conceito de eco-arte e de artivismo, na interseção de ambos, introduzimos o conceito 

de ecofeminismo (Buckingham, 2004), mais concretamente a corrente do 

ecofeminismo social (Wildy, 2011). Esta noção de ecofeminismo social articula-se na 

perfeição com a prática artística de Luciana Magno, isto porque se trata de uma 

corrente teórica que visa enfatizar a interação dos seres humanos com a natureza, 

incorporando princípios da ecologia social, descrita como o desafio da separação 

entre natureza e cultura. Aliás, para Luciana, esta separação é inconcebível. 

Aprofundando um pouco o conceito, o ecofeminismo, em termos latos, pode ser 

interpretado enquanto teoria e enquanto movimento. Em ambos, o enfoque 

encontra-se na relação entre mulheres e o ambiente, enfatizando questões 

históricas, culturais, psicológicas e políticas, cujo objetivo principal é o de denunciar 

a exploração e a degradação da natureza, mas também dos corpos femininos 

humanos e não-humanos, e outros grupos sociais marginalizados (Estévez-Saá & 

Lorenzo-Modia, 2018). 

Caracterizamos a prática artística de Luciana no escopo do ecofeminismo 

social, porque acreditámos que a artista defende que os seres humanos são capazes 

de viver na e com a natureza sem a destruir. Ao querer-se misturar com os elementos 

naturais nas suas obras, esta ideia parece-nos tanto mais evidente. Paralelamente, 

o tal mimetismo (Perez, 2021) de que falávamos inicialmente, pode também ser 



 

 

40 

perspetivado enquanto uma tentativa de cura dos danos causados pelo homem na 

região amazónica; cura essa que se dá através do uso de colaboração estéticas e 

práticas do corpo humano de Luciana com a natureza (Orenstein, 2003). Em suma, o 

ecofeminismo social pode ser utilizado para descrever a prática de mulheres artistas 

que assumem o controlo da promoção de mudanças ambientais positivas.  

Nesta secção, decidimos evitar a conceção de considerações finais, nos seus moldes 

tradicionais, dado o caráter subjetivo da análise e da leitura feita acerca da obra de 

Luciana Magno. Ao contrário, optámos por discorrer, ainda que brevemente, sobre 

alguns dos principais desafios enfrentados pela sociologia da arte na 

contemporaneidade, tendo como ponto de partida os argumentos postulados por 

Fuente (2007, 2010a, 2010b). A par disso, também é deveras marcante o 

reconhecimento dos trabalhos seminais de Francastel (1965) que, na década de 1960, 

postulou o parco rigor com que os sociólogos trabalhavam e exploravam documentos 

figurativos, ou dito por outras palavras, a imagem. Com efeito, o nosso argumento 

inicial é o mesmo de Burke (2001), de que as imagens – e as produções artísticas, 

acrescentámos – podem (e devem) ser interpretadas enquanto evidência histórica de 

um dado momento espácio-temporal e social. Com efeito, do nosso ponto de vista, 

este é o primeiro desafio enfrentado pela sociologia da arte, enquanto campo 

científico e académico, o da ainda existente tendência para tratar a imagem e os 

produtos visuais enquanto meras ilustrações, e não enquanto objeto social. Este é 

um desafio que, apenas recentemente, desde o início do século XXI e finais do século 

XX, tem vindo a ser contrariado o que aponta para o facto de o campo da sociologia 

da arte ser, ademais, um campo científico relativamente recente.  

Antes mesmo de avançarmos com uma reflexão em torno daqueles que podem 

ser os desafios e as possibilidades de ação futuros de campos científicos como a 

sociologia da arte, considerámos demais relevante estabelecer um paralelismo entre 

tal exercício e o conceito de Sul Global. Na verdade, apesar de o conceito de Sul 

Global não estar excessivamente representado no escopo deste artigo, na análise 

efetuada sobre a prática artística de Luciana, algumas das suas características e 

definições acabam por estar latentes, especialmente o facto de que as suas criações 

criticam e desconstroem, em certa medida, o passado colonial referente ao Brasil, 



 

 

41 

mas também pressupõem uma relação de poder e de colonialidade do Estado face à 

região da Amazónia, pois pressupõem a sua exploração e destruição.  

A arte de Luciana, bem como a sociologia da arte enquanto disciplina, 

encontram-se numa encruzilhada, na qual podemos ver desafios, mas também 

campos de possibilidades. O primeiro desafio que podemos desde logo destacar, diz 

respeito às mudanças dramáticas que o campo da arte tem vindo a sofrer em tempos 

recentes (Alexander & Bowler, 2014). Por um lado, falámos de mudanças nos 

mercados de arte, nos financiamentos e nos modelos institucionais e neoliberais, 

mas, por outro lado, também não nos podemos esquecer das mudanças afetas ao 

papel dos artistas enquanto agentes sociais. As identidades dos artistas mudam e, 

nesse sentido, os mesmos passam a ser vistos como agentes sociais e políticos ativos: 

ativistas. Ora, dar conta, científica e academicamente dessas mudanças, torna-se 

um desafio para o campo da sociologia da arte; desafio esse que, na nossa opinião, 

apenas poderá ser ultrapassado através da utilização de metodologias inovadoras, 

assentes no mapeamento digital e na análise do discurso visual das obras. Em suma, 

o primeiro desafio diz respeito à necessidade de uma mudança de paradigma 

sociológico e metodológico, algo para o qual tentámos contribuir com este artigo.  

O segundo desafio – por nós enfrentado na análise e na leitura da obra de 

Luciana -, refere-se à preponderância de uma análise subjetiva. O paradoxo da 

subjetividade sempre acompanhou a sociologia da arte e, com efeito, o mesmo ainda 

não foi revertido, assumindo-se como um ponto problemático para o avanço da 

disciplina. Uma das estratégias que tem sido utilizada até ao momento diz respeito 

à aplicação – par a par e numa lógica de horizontalidade – de metodologias ditas 

tradicionais, tais como as entrevistas semiestruturadas. Paralelamente, não podemos 

deixar de mencionar outro desafio que se afigurou determinante aquando da nossa 

análise da obra de Luciana: falámos da posição marginal e marginalizada que as 

práticas artísticas no Sul Global têm ocupado. Assim, práticas artísticas como a de 

Luciana, que lidam com temas como o ambientalismo, a historicidade dos lugares e 

das comunidades e processos (de)coloniais, têm vindo a ser marginalizados no campo 

e mercados artísticos, mas sobretudo na sociologia da arte, mais especificamente 

por parte de países do Norte Global, mantendo vivas as relações de poder e a 

segregação da produção académica.  



 

 

42 

Este é, na nossa ótica, um dos principais desafios enfrentados pela sociologia 

da arte enquanto disciplina. Se nos séculos XIX e XX, falávamos de uma separação da 

arte institucional da arte popular, na atualidade o paradigma de separação e de 

divisão mantém-se, passando a haver arte do Sul e arte do Norte Globais. O método 

de superação é simples: evitar o olhar eurocêntrico face ao mundo, principalmente 

face ao campo de produção artístico contemporâneo e global. Esta perspetiva 

interliga-se com uma outra, isto é, com a de que, historicamente, as práticas e 

produtos artísticos têm sido desvalorizados face a outros fenómenos sociais, um 

aspeto que se tem vindo a alterar, paulatinamente, mas que ainda carece de uma 

maior intervenção, especialmente ao nível da produção científica. Aliás, Zolberg 

(1990), na década de 1990, defendia que a arte não era uma preocupação do trabalho 

intelectual, um paradigma que ainda hoje se mantém ativo.  

Alexander, V. D., & Bowler, A. E. (2014). Art at the crossroads: The challenges of a sociological 
approach to art. Poetics, 43, 1-19.   

Aranha, M. L. A., & Martins, M. H. P. (1993). Filosofando: Introdução à filosofia. Moderna. 

Armstrong, C. (2019). A new history of environmentalism: The environmental movement in history. 
Bloomsbury. 

Assis, G. O. (2014). Colonialidade da natureza e ecologia política: Reflexões sobre a apropriação da 
natureza. Revista Brasileira de Política Internacional, 57(2), 611-632.   

Augé, M. (2009). Não-lugares: Introdução a uma antropologia da supermodernidade. Papirus. 

Bittencourt, A. (2009). Imagem e comunicação: Mediações entre corpo e ambiente. Editora Senac. 

Braun, B., & Castree, N. (1998). Remaking reality: Nature at the millennium. Routledge. 

Brown, L. (2014). Eco-art and environmental activism: Contemporary perspectives. Earthscan. 

Brunner, E., Enck-Wanzer, D., & Wildy, K. (2013). Artivism: Cultural production and social movements. 
Routledge. 

Buckingham, S. (2004). Ecofeminism in theory and practice. Palgrave Macmillan. 

Burke, P. (2001). Eyewitnessing: The uses of images as historical evidence. Cornell University Press. 

Canton, J. (2009). Land art and environmental aesthetics. University of Chicago Press. 

Carley, M. (1990). Content analysis in social research. Routledge. 

 



 

 

43 

Cook, I. (2014). Geographies of environmental perception and aesthetics. Progress in Human 
Geography, 38(2), 158-174.   

Costa, F. (2021). A colonialidade da natureza: Crítica ambiental e política de resistência. Editora UFBA. 

DeLanda, M. (1997). A thousand years of nonlinear history. Zone Books. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1984). Mille plateaux: Capitalisme et schizophrénie 2. Minuit. 

Emmison, M., & Smith, P. (2007). Researching the visual: Images, objects, contexts and interactions 
in social and cultural inquiry. SAGE. 

Enck-Wanzer, D. (2011). Artivism and its discontents: The political aesthetics of contemporary 
activism. Cultural Studies, 25(2), 123-147.   

Estévez-Saá, M., & Lorenzo-Modia, M. J. (2018). Ecofeminism and literature: Contemporary debates 
and perspectives. Routledge. 

Fletcher, R., & Albán, J. D. (2015). The politics of environmental struggles in Latin America. Latin 
American Perspectives, 42(4), 72-88.   

Francastel, P. (1965). Art et sociologie. Denoël. 

Fuente, E. (2007). The sociology of art: A disciplinary history. Sociological Theory, 25(4), 187-213.   

Fuente, E. (2010a). The cultural turn in the sociology of art. Poetics, 38(3), 235-251  

Fuente, E. (2010b). Art and the symbolic structure of society. European Journal of Social Theory, 
13(2), 165-181.   

Guerra, P. (2025a). Artes feministas para alegrar becos tristes: gênero, DIY e outras cenas artísticas 
no sul global. Estudos de Sociologia, Araraquara, 30(2), 577-596. 

Guerra, P. (2025b). Thina Curtis Amid Creative Disorders. Fanzines, Punk, Improvisation, and Critical 
Pedagogy. Genealogy, 9(1), 3. DOI: https://doi.org/10.3390/genealogy9010003. 

Graham, P. (2007). Ecology and contemporary environmental thought. Blackwell. 

Grosz, E. (2005). Time travels: Feminism, nature, power. Duke University Press. 

Homma, A. K. O. (2008). Amazônia: Colonização, desmatamento e exploração dos recursos naturais. 
Editora UFPA. 

Lugones, M. (2008). The coloniality of gender. Worlds & Knowledges Otherwise, 2(2), 1-17. 

Maneschy, C. (2017). A arte e a performance de Luciana Magno na Amazônia. Arte & Ensaios, 33(1), 
15-24. 

Mata, F. (2015). O mimetismo na arte contemporânea: Um estudo sobre o corpo e a identidade. 
Editora Unesp. 

Mignolo, W. (2020). On decoloniality: Concepts, analytics, praxis. Duke University Press. 



 

 

44 

Morton, T. (2009). Ecology without nature: Rethinking environmental aesthetics. Harvard University 
Press. 

Nadir, L. (2010). Art and ecology now. Thames & Hudson. 

Orenstein, G. (2003). Reweaving the world: The emergence of ecofeminism. Sierra Club Books. 

Palmieri, J. (2014). Mimesis in contemporary art: Theoretical perspectives and artistic practices. 
Routledge. 

Pauwels, L. (2010). Visual sociology and visual research methods. SAGE. 

Perez, L. (2021). Mimetismo e invisibilidade na arte contemporânea. Arte & Sociedade, 12(2), 75-90. 

Pinho, C. (2019). Antropoceno e arte ambiental: Estratégias de resistência e denúncia. Revista 
Brasileira de Estudos Culturais, 7(1), 112-128. 

Quijano, A. (1997). Colonialidad del poder y clasificación social. Journal of World-Systems Research, 
3(2), 342-386. 

Quijano, A. (2012). Coloniality and modernity/rationality. Cultural Studies, 21(2), 168-178.   

Raquejo, C. (1998). Arte y naturaleza: El paisaje como metáfora. Siruela. 

Tiberghien, G., & Green, R. (1995). Land art: Earthworks and environments. Thames & Hudson. 

Triso, C. H., et al. (2021). Decoloniality and nature: Rethinking human-nature relationships. 
Environmental Humanities, 13(1), 98-120. 

Versieux, F. (2021). Eco-arte, artivismo e o papel da natureza na criação artística. Arte & Cultura, 10(1), 
25-40. 

Warner, M. (2010). Ecocriticism and the politics of nature. Routledge. 

Wildy, K. (2011). Ecofeminismo e suas abordagens sociológicas. Brazilian Journal of Environmental 
Studies, 8(2), 45-60. 

Yoon-Ramirez, M., & Ramírez, A. (2024). Gender, body and activism in contemporary art. Routledge. 

Zolberg, V. (1990). Constructing a sociology of the arts. Cambridge University Press. 

Zuev, D., & Krase, J. (2017). Visual sociology: Theory and methods. SAGE. 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula3  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula3


 

 

45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

46 

 



 

 

47 

Júlia Almeida de Mello 

Brenda Oelbaum pode ser descrita em poucas palavras: artista que fala de si através 

da fotografia, da escultura, do vídeo, das performances e das instalações, com 

bastante ironia, humor e uma estética permeada pelo grotesco6. Suas ações mais 

recentes se destacam pelo profundo interesse em fazer com que suas obras interajam 

com o público (e vice-versa) e ressignifiquem diferentes lugares. O tema central da 

sua poética definitivamente é o corpo gordo e todo o preconceito que vivencia a 

partir dele. Canadiana e moradora dos Estados Unidos há algumas décadas, sofreu 

influência da Segunda Onda do feminismo e de seus desdobramentos, o que 

contribuiu para que incorporasse o slogan “O pessoal é político” em diversos 

trabalhos. Suas ações políticas mais direcionadas podem ser percebidas como 

decorrentes dos anos de colecionismo de livros de dieta para emagrecimento. 

Oelbaum conta que sofreu diversos distúrbios alimentares e pressões de amigos e 

familiares para que emagrecesse, o que a levou a testar diferentes receitas e dietas 

ocasionando um grande trauma (Oelbaum, 2008).  

A grande coleção de livros que criou acabou tendo uma utilidade diferente 

daquela esperada. Em 2008, a artista começou a esboçar esculturas em papel mâché 

a partir das páginas dessas publicações. Aos poucos, os livros ganhavam aspectos 

“mastigados” (fazendo referência à técnica francesa do papier mâché) com formas 

se assemelhando às Vênus de Willendorf. Isso resultou em projetos impactantes: as 

publicações se tornavam vênus de diferentes tamanhos, cores, constituições. Cada 

exemplar gerava novas esculturas e, desse modo, o conteúdo reducionista de calorias 

e medidas corpóreas se transmutava para a ressignificação da corpulência na esfera 

 
6 Em estudo anterior, apresento a relação do projeto poético da artista com o fenômeno do grotesco, articulado a 

outras práticas transgressivas na arte contemporânea. Cf. Mello (2024).  



 

 

48 

artística, inclusive atingindo um patamar de exploração estética e material 

inovadora no contexto das apropriações e proposições contemporâneas.  

A produção de Brenda Oelbaum, então, tornou-se mais centrada na insistência 

da existência da corpulência na esfera pública. Se antes os livros trouxeram uma 

experiência torturante com a frustração das dietas (o trauma de certos alimentos 

que insistiu em consumir com constância, acreditando na perda do peso e na 

incongruência da associação do corpo magro à saúde), a partir das experiências 

escultóricas, trouxeram uma revolução: a autorreferencialidade, partindo do corpo 

gordo, passava a significar um caminho para a transgressão; uma luta em manter-se 

como tal em uma sociedade que busca banir a gordura; “higienizar” qualquer tipo 

de diferença (Foucault, 2001). 

Venus of Willendorf se desdobrou em diversas ações que são executadas até 

hoje. Em algumas ocasiões, livros com páginas de gramaturas e efeitos especiais 

inadequados para o papel mâché foram incorporados à instalação, compondo grandes 

colunas, labirintos e paisagens, circundando a figura central da vênus, como foi o 

caso da exposição Diet Detour, em 2013 na Whitdel Arts, Detroit. De modo geral, o 

projeto de Oelbaum critica a alta disseminação da cultura das dietas de 

emagrecimento, a falsa promoção de resultados “milagrosos” e a consequente 

associação negativa do corpo gordo na sociedade contemporânea. “Afinal, estamos 

falando de uma indústria multibilionária que promove anúncios que nos tornam 

desconfortáveis com o próprio corpo, lucrando com isso” (Mello, 2024, p. 86).  Jane 

Braziel e Kathleen LeBesco (2001) trabalham a transgressão da corpulência e 

destacam que o conceito dominante de gordura no Ocidente está atrelado ao 

etiológico, patológico e psicológico, métodos utilizados a partir da concepção do 

saber médico, hegemonia na contemporaneidade. As autoras observam como as 

construções da hegemonia norte-americana, cujo imperialismo se manifesta 

crescente em escala internacional, resultam em marcas de resistência, seja no 

campo racial, cultural, de classe, sexual ou no estético, o que pode explicar a ampla 

disseminação das lutas políticas em favor da corpulência nos Estados Unidos e 

Canadá.  

 

 



 

 

49 

A visão ampliada e difundida do corpo gordo como algo negativo, não há dúvidas, está 

fortemente relacionada com uma economia capitalista, que promove a medicina como um 

produto lucrativo. Um de seus desdobramentos é a indústria da dieta e do emagrecimento 

que constrói um sistema claustrofóbico de consumo de comida (“preciso queimar o que 

ganhei”) (Mello, 2024, p. 86) 

Para além desse contexto, devemos também considerar a herança ocidental 

do corpo apolíneo, sinônimo de civilidade, equilíbrio, simetria e proporção, situado 

na Antiguidade Clássica. Um corpo que visava representar a conquista da civilização, 

trazendo a noção de dignidade do cidadão (homem) (Sennet, 2013; Lessa, 2018; 

Mammì, 2012). É importante frisar que as qualidades do corpo clássico ainda estão 

fortemente enraizadas no imaginário cultural ocidental e na definição de corpo 

humano ideal, ocasionando ideias pré-concebidas a respeito de corpos que não se 

enquadram nesse sistema, ou melhor, nesse esquema matemático unilateral 

capacitista e excludente. Equilíbrio, proporção e simetria (aliados à esbelteza e 

definição muscular), consistem nas premissas do corpo belo e idealizado, propagado 

pela moda e pela mídia, em geral, ainda que haja movimentos contrários em prol da 

diversidade corpórea.   

Nesse aspecto, é salutar observar que, embora a crítica ao sistema de 

emagrecimento de Oelbaum se direcione ao campo da literatura científica (ou ainda, 

pseudocientífica, se considerarmos os livros que correspondem a dietas 

controversas), engloba a construção social dos padrões de beleza corporais, nas suas 

diversas esferas. Fortalecendo a crítica da artista, convém trazer à tona a reflexão 

da nutricionista Ana Orsini (2024):  

Por valorizar a magreza e o emagrecimento, a cultura da dieta cria o medo em engordar e 

promove aversão a corpos maiores, oprimindo e constrangendo pessoas consideradas 

inadequadas aos padrões de beleza (ou de "saúde"). A cultura da dieta ensina que o próprio 

indivíduo é o responsável pela sua forma corporal ou seu estado de saúde, com declarações 

como "é só ter força de vontade", sem considerar o importante papel que os determinantes 

sociais da saúde - e de outros fatores como genética, qualidade do sono, saúde mental e 

disfunções hormonais - desempenham tanto no estado de saúde quanto na forma corporal 

(Orsini, 2024, s.p). 

Como consequência, associa-se, por convenção, o corpo gordo a descuido, 

instabilidade emocional e falta de disciplina, tópicos marcantes para a naturalização 

da gordofobia que, no campo artístico, vem sendo rebatida pelo menos desde a 

década de 1980. No cenário da América Latina, convém destacar o projeto poético 

das brasileiras Elisa Queiroz e Fernanda Magalhães que, de modo intensificado, 



 

 

50 

inauguraram nas artes visuais a ideia de ativismo do corpo gordo, destacando-se 

como pioneiras da discussão no país.  Sintonizada com esse cenário, Brenda Oelbaum 

desenvolve ações diversificadas no projeto Venus of Willendorf, a exemplo das 

geradas a partir do No diet day, evento anual celebrado em 6 de maio, dedicado a 

promover a aceitação das diferenças corpóreas e uma atitude saudável em relação à 

alimentação e ao próprio corpo. Criado em 1992 por Mary Evans Young, ativista 

britânica contra dietas, o dia tem como objetivo conscientizar as pessoas sobre os 

perigos das dietas restritivas e dos distúrbios alimentares, além de desafiar os 

padrões de beleza impostos pela sociedade (NEDA, 2021). Atualmente, o No diet day 

vem se espalhando em diversos países e é possível notar sua força sobretudo no Reino 

Unido, nos Estados Unidos e no Canadá. Veremos a seguir como as propostas 

colaborativas de Oelbaum em torno desse evento contribuem para repensar a 

hegemonia da magreza e confrontar preconceitos. 

Como desfazer os danos causados pela indústria das dietas? Como fazer com que a população 

pare de ouvir baboseiras e passe a ouvir seus próprios sinais de fome e saciedade? Como 

aprendemos a mover nossos corpos de forma alegre em vez de puni-los? Como aprendemos 

que há beleza e saúde na diversidade? Existem tantas respostas quanto existem pessoas no 

mundo. Somos todos diferentes e todos merecem respeito e saúde, isso não é um privilégio, 

são direitos! Você não deveria precisar ter um certo peso antes que um médico o trate. Não 

se pode dizer pelo exterior de alguém o que está acontecendo no interior. Vive la Diference! 

Embrace the difference! HAES! Health at Every Size... [Saúde em Todos os Tamanhos...] 

(Oelbaum, 2020, p. 8)7.  

Brenda Oelbaum estabeleceu um direcionamento maior contra a cultura das 

dietas após o Venus of Willendorf, iniciado em 2008. Com a maturidade das 

esculturas, a exemplo da notória Venus of Fonda (2010, Figura 4.1)8, a artista buscou 

estabelecer outras materialidades para a discussão sobre o perigo das generalizações 

das categorizações médicas e das indústrias alimentícias e farmacêuticas.  

 
7 “How do we undo the damage that has been done by the diet industry? How to get the population to stop listening 

to outside gobbledygook and listen to their own cues of hunger and satiety? How do we learn how to move our 

bodies joyfully as opposed to as punishment. How do we learn that there is beauty and health in difference? There 

are as many answers as there are people. We are all different and everyone deserves respect and health it is not a 

privilege these things are rights! You should not have to be a certain weight before a doctor will treat you. You can 

not tell by someone's outsides what is going on on their insides. Vive La Difference! Embrace the Difference! HAES! 

Health at Every Size...” (Oelbaum, 2020, p. 8).  
8 Uma análise detalhada da obra é realizada em Mello (2024).  



 

 

51 

 

Figura 4.1. Brenda Oelbaum, The Venus of Fonda, 2010. Escultura com páginas de publicações de dieta e 

exercícios da atriz Jane Fonda. Fotografia: Amanda Nichol Rogers 

Fonte: https://www.europenowjournal.org/2017/07/05/thick-thin-an-art-series-curated-by-nicole-shea.  

 

 

Além de exposições envolvendo as formas escultóricas de Willendorf, incluindo 

Diet Detour installation na Whitdel Arts, Detroit (2013) e Diet Guru Venus Installed 

(2015), durante a Gender Exhibition Central na Universidade de Michigan, a artista 

realizou instalações em grande escala, utilizando quantidades consideráveis de livros 

de dieta para criar verdadeiros labirintos ou ainda torres instáveis reforçando a 

confusão e a incerteza ao aderir aos regimes corpóreos citados nas obras, a exemplo 

de The Sky Is Falling (2013), resultando no vídeo homônimo exibido na China no ano 

posterior na Luxun Academy of Fine Art, Anywhere But Here (2013), Detroit, e Falling 

Out All Over (2010-2013), apresentada no Koehnline Museum e em diferentes 

espaços, incluindo em Chicago e em Ann Arbor.  

As ações de Oelbaum englobando o No diet day começaram a ser delineadas 

por volta de 2010, com o evento Diet Rip Up, realizado no estúdio da artista, 

https://www.europenowjournal.org/2017/07/05/thick-thin-an-art-series-curated-by-nicole-shea


 

 

52 

consistindo em uma prática colaborativa envolvendo a construção de uma grande 

Vênus com páginas de livros trazidos pelas participantes. No ano seguinte, a artista 

havia fortalecido ainda mais os laços com o gordativismo9 e em 2013 pôde 

desenvolver ações marcantes envolvendo o No diet day. Uma potente proposta que 

surgiu a partir dele foi um anúncio (Figura 4.2) de página inteira publicado nas 

revistas sensacionalistas de circulação nacional nos Estados Unidos, National 

Examiner e National Inquirer.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4.2. Brenda Oelbaum, Anúncio de página inteira publicado nas revistas “National Examiner” e “National 

Inquirer”, 2013 

Fonte: https://brendaoelbaum.me/galleries/venus-of-willendorf-series/#jp-carousel-950.  

 

 

O material, de cor vermelho-alaranjado para capturar a atenção dos leitores, 

apresentava, à esquerda, uma fotografia da artista despida em cima de uma 

montanha de livros, com as partes íntimas cobertas por alguns exemplares, 

acompanhada dos créditos da imagem (fotografia por Daphne Doerr / Brenda 

Oelbaum). Alguns títulos precisaram ser ocultados com tarjas pretas a fim de que o 

anúncio cumprisse as diretrizes dos periódicos para sua circulação. Sobre a imagem, 

uma faixa azul com fontes amarelas alertava: “No diet day May 6th!” (“Dia 

 
9 Movimento surgido nos Estados Unidos como fat activism e traduzido no Brasil como gordativismo, contribuiu 

para o desenvolvimento de um campo de estudos interdisciplinar no início do século XXI, denominado fat studies 

(“estudos do corpo gordo”), que visa a valorização da diversidade corpórea, para além dos discursos reducionistas 

da medicina (Mello, 2024, p. 23). 

https://brendaoelbaum.me/galleries/venus-of-willendorf-series/#jp-carousel-950


 

 

53 

internacional Sem Dieta 6 de maio!”. À direita a chamada principal, aqui traduzida 

para o português: “Artista faminta está à procura de livros de dieta: eles não farão 

sua b*nda menor, então deixe-me fazer uma arte incrível com eles”. Situado ao lado 

e, sobrepondo parte da fotografia, está o logotipo do projeto, estruturado como um 

ex-líbris10, em um formato de selo. Na parte central dele, situa-se a Vênus de 

Willendorf em linhas finas, ao lado do título do projeto, acima do site da artista, 

bem como da sua descrição: “artista gorda feminista ativista”. Um círculo preto 

envolve esse conteúdo com as seguintes palavras na cor branca: “Ganho de peso – 

culpa – ciclo de dieta – dieta – privação – fome – vontade – enfraquecimento – 

desistência”. Na sequência da leitura, abaixo da foto, o anúncio se concretiza: “Doe 

seus livros de dieta abandonados para esse grandioso projeto artístico e você será 

adicionado/a à lista de contribuintes! Encontre-nos no Facebook”. A seguir, a artista 

disponibilizava seu endereço e o e-mail.  

A proposta de Brenda Oelbaum, partindo dessa peça publicitária, alinha-se à 

arte postal (mail art), ação artística colaborativa que se popularizou na década de 

1950, especialmente entre o grupo japonês Gutai e o Fluxus, com forte 

correspondência do artista brasileiro Paulo Brusky (Strecker, 2017). A arte postal 

consiste na troca de correspondências partindo do/a artista ou até mesmo da ação 

de fazer aquele objeto (carta, cartão-postal ou materiais gráficos semelhantes) 

circular até retornar ao remetente. No caso de Oelbaum, os participantes submetiam 

os livros e, em troca, tinham seus nomes colocados na lista de contribuintes. Em 

alguns casos, recebiam em retorno miniaturas de esculturas de Willendorf em páginas 

que sobravam. Nesse aspeto, a ideia de subversão da cultura dietética se disseminava 

em três vias principais: a doação dos livros, o nome na lista de contribuintes que 

circulava no Facebook e o recebimento das esculturas que ocasionalmente eram 

registradas em fotografias e compartilhadas nas redes sociais.  

Após quatro anos de projetos considerando o No Diet Day, a artista se 

apropriou do logotipo do Venus of Willendorf para criar os primeiros selos em formato 

de adesivos, a fim de colocá-los em todas as capas de livros de dieta que chegavam 

em seu ateliê. Aos poucos, ela passou a colá-los também, secretamente, em 

 
10 Expressão latina utilizada para associar o livro a uma pessoa ou a uma biblioteca, inscrita através de carimbos, 

gravuras ou selos nas publicações.  



 

 

54 

publicações disponíveis em livrarias, na esperança de conscientizar os proprietários 

e os convencer a participar do projeto. Segundo a artista, em entrevista cedida via 

e-mail em 30 de julho de 2024, os adesivos foram propositalmente desenvolvidos 

para parecer um selo representando um prêmio literário. Isto significa que o detentor 

do livro precisaria olhar atentamente para perceber que aquilo era um alerta contra 

dietas. A proposta era camuflar o objeto com a intenção de que não fosse notado 

pelos vendedores das livrarias. 

Oelbaum comenta que a inspiração inicial para elaborar a peça gráfica foi o 

Caldecott Honor Award, um prêmio anual concedido pela Association for Library 

Service to Children, uma divisão da American Library Association, dado aos livros 

ilustrados mais notáveis para crianças publicados nos Estados Unidos no ano anterior. 

Enquanto a Medalha Caldecott é concedida ao ilustrador do melhor livro infantil, os 

Caldecott Honors são dados a outros selecionados com livros que também se 

destacam. Uma breve análise comparativa confirma a similaridade das peças (Figura 

4.3): 

         

Figura 4.3. Comparação entre The Caldecott Medal, criada em 1937 e o sticker do Venus of Willendorf Project, 

projetado em 2014. Fonte:Compilação da autora, 2024 

 

Para Oelbaum, a ideia de colar os adesivos nos livros é per se um ato de 

protesto. Ademais, é um modo astuto de chamar a atenção para os perigos das dietas. 

Se considerarmos a intencionalidade subversiva por trás da sticker art (expressão 

artística que surge no cenário da street art como espécie de desdobramento do 

grafite), Oelbaum de fato está promovendo uma transgressão, ainda que o alvo final 

não sejam placas e postes da cidade. Como indica Luciana Rodrigues,  



 

 

55 

[...] no aspecto conceitual, podemos classificar o ato de colar um sticker em placas e em toda 

e qualquer superfície urbana, como sendo algo subversivo que tende a apropriar-se do 

espaço, a fim de discutir e recriar a paisagem da metrópole (Rodrigues, 2010, p. 19). 

Sendo o destino livros de dieta, a artista não modifica a paisagem urbana, 

contudo atua em diálogo direto com os proprietários das publicações e/ou possíveis 

compradores; pessoas que, em sua maioria, estão insatisfeitas com seu peso e 

procuram uma alternativa para emagrecer. A proposta colaborativa reforça ainda 

mais a reflexão sobre a cultura do emagrecimento e incentiva outras pessoas a 

atuarem de forma ativista.  

Nesse mote, é possível reconhecer o caráter do-it-yourself (DIY) do projeto, 

nas linhas de Paula Guerra (2020). Segundo a autora, o movimento do “faça você 

mesmo” ganhou força no punk, ainda na década de 1970, implicando em desenvolver 

ações de modo independente e alternativo. Trata-se de criar ferramentas de 

afirmação social e, nesse sentido, Brenda Oelbaum, além de se posicionar 

politicamente a partir dos alinhavos da sua autorreferencialidade, facilita uma 

participação cultural ativa, permitindo-nos enxergar a sua prática como artivista 

(Guerra, 2019). Como indicam Guerra e Oliveira (2022), o artivismo surgiu no início 

do século XXI fortemente associado à street art e à arte urbana no geral. O 

movimento “[...] mistura várias práticas artísticas, desde o grafitti ao do-it-yourself 

punk e tem como referência os espaços urbanos” (Guerra; Oliveira, 2022, p. 7). 

Ao adotar práticas do-it-yourself, Brenda Oelbaum não apenas abraça uma 

postura independente e alternativa, como também reforça sua posição no cenário 

artivista contemporâneo. Essa abordagem permite que suas criações estejam além 

do espaço tradicional da arte, inserindo-se no contexto urbano e dialogando 

diretamente com questões socioculturais.  

Em 2023, Brenda Oelbaum decidiu resgatar os stickers para novas ações. A ideia 

começou quando decidiu participar da primeira FatCon em Seattle, grande 

convenção multidisciplinar dedicada a abordar a temática da corpulência com o 

objetivo principal de promover a aceitação corporal11. Na ocasião, a artista decidiu 

 
11 Saiba mais em: https://www.fatcon.org. 

https://www.fatcon.org/


 

 

56 

doar um material que seria distribuído nas sacolas de brindes do evento. Não muito 

antes, Oelbaum comentou12 que havia refeito os adesivos ex-libris pensando em 

convidar os participantes a colarem-no em um livro de dieta no dia do No diet day. 

Como desdobramento, poderiam utilizar as redes sociais, postando fotos ou os 

resultados da ação para auxiliar na disseminação e engajamento do projeto. Junto 

aos stickers veio a proposta de criar um kit contendo um cartão postal com as 

instruções da ação e um clipe de papel no formato de Willendorf (Figura 4.4). 

 

  

 

Figura 4.4. Material do No diet day produzido para as ações de 2024.  

Fonte: Oelbaum, 2024. 

 

Para o cartão postal, idealizado como uma espécie de convite de festa, a 

artista selecionou uma foto da instalação do labirinto de livros do Diet Detour (2013), 

em Detroit, enfatizando as lombadas das publicações. Em fonte cursiva constava, 

aqui na tradução para o português: “O projeto Vênus de Willendorf lhe convida a 

participar de um ato de desobediência civil, em honra ao No diet day 2024”. Na parte 

de trás do cartão havia o seguinte texto: “Participantes são convidados a colar o 

adesivo secretamente em um livro de dieta de sua escolha, em uma livraria ou 

 
12 Entrevista pessoal via e-mail concedida em 30 de julho de 2024. 



 

 

57 

biblioteca de sua área, no dia 6 de maio de 2024. Documente sua ousadia e poste nas 

redes sociais, utilizando as hashtags... #venusofwillendorfproject #radfatactivism 

#dietsdontwork #civildisobedience #nodietday2024 #HAES. Apenas um livro ou 

convide os amigos e crie um #flashmob. Os adesivos podem ser adquiridos 

diretamente com a artista. 10 por 10 dólares para cobrir as despesas de envio. 

Encomende antes de 1º de abril de 2024 para garantir que chegue até 1º de maio de 

2024. thevenusofwillendorfproject@gmail.com”.   

Os clipes em formato da Vênus de Willendorf foram inspirados em alguns com 

design diferenciado vistos em sua última viagem a Toronto, Canadá. O conjunto de 

material cuidadosamente preparado trouxe maior afetividade ao projeto e, em 

partes, acabou gerando um retorno inesperado: ao invés de espalhar os adesivos em 

livros, muitas pessoas, optaram por guardá-los consigo, julgando-o um objeto 

artístico de valor e, portanto, colecionável13. Por outro lado, a artista recebeu 

bastante compartilhamento de ações nas redes sociais, incluindo de países distantes 

como Coreia do Sul e Bélgica. Conforme indica, a melhor resposta que recebeu foi 

de uma artista feminista de grande reconhecimento que inclusive compartilhou o 

material com sua equipe e outros artistas. Registros das ações podem ser visualizados 

na Figura 4.5: 

 

Figura 4.5. Registros das ações do No diet day, 2024 

Fonte: Compilado da autora, 2024. 

 

O kit No diet day articula street art (por meio do uso dos stickers), estratégias 

publicitárias (através do convite para a “festa”) e mail art (através da distribuição 

 
13 Este fato se comprovou partindo de diálogos que tive com artistas e estudantes brasileiras e no contexto do 

workshop que ministrei no Todas as Artes 2024, evento promovido pela Universidade do Porto, Portugal. 

mailto:thevenusofwillendorfproject@gmail.com


 

 

58 

do material via serviço postal). Em consonância com Stefania Borghini et al. (2010), 

é possível reconhecer nas práticas artísticas que conectam street art com 

publicidade, tensões e sinergias entre protesto (o lado da contracultura) e divulgação 

comercial. Isso não significa dizer, contudo, que as ações de Oelbaum se direcionam 

às vendas do kit. A artista realiza apropriações de estratégias comerciais com o 

principal intuito de dar visibilidade ao ativismo do corpo gordo, trazendo a mensagem 

de conscientização contra a indústria da dieta. 

 A proposta do No diet day 2024 ganharia maior destaque com a exposição 

individual que Oelbaum realizaria em abril. Ela comenta14 que disponibilizaria os 

cartões e adesivos na galeria e que talvez os comercializasse. Infelizmente, a galeria 

fechou, ainda no início do ano, inviabilizando a exposição, o que certamente atesta 

os desafios das práticas artísticas independentes. Um outro ponto a ser destacado é 

a falta de engajamento de amigos e familiares no projeto. De acordo com Oelbaum, 

ela chegou a distribuir diversos kits para pessoas próximas, no entanto, o 

engajamento com a ação foi bastante limitado.  

Por fim, a experiência com o FatCon também não foi das melhores. Oelbaum 

recebeu uma única resposta dos 500 kits enviados nas sacolas de brindes do evento, 

o que a desmotiva a realizar novas parcerias com a organização:  

Talvez janeiro seja muito cedo para enviar uma proposta de ação para maio? Talvez as pessoas 

na FatCon ainda estejam secretamente fazendo dieta? Talvez os kits tenham se perdido nas 

tristes sacolas de brindes? Talvez eu devesse tê-los colocado em caixas com laços no topo 

para que se destacassem mais? Talvez os organizadores da FatCon pudessem ter me 

agradecido publicamente, já que eu estava lá pessoalmente... e ter chamado a atenção dos 

outros participantes para os kits? (Entrevista cedida via e-mail em 30 jul. 2024, tradução 

nossa)15.  

Apesar das insatisfações, Brenda Oelbaum ainda considera desdobramentos 

para o No diet day e, para projetos futuros, pensa em incluir adesivos com dizeres 

ainda mais diretos, com frases como “se encontrado, devolva ao Venus of Willendorf 

Project”, lançando um teor ainda mais ativista. Com todos os desafios de se fazer 

 
14 Entrevista pessoal via e-mail concedida em 30 de julho de 2024. 
15 “Maybe January is too early to send out a prompt for an action to take place in May? Maybe people at FatCon 

are still secretly dieting? Maybe the kits got lost in the sad swag bags? Maybe I should have put them in boxes with 

bows on top so that it stood out more? Maybe the organizers of FatCon could have thanked me publicly as I was 

there in person... and brought the kits to the attention of the other attendees?” (entrevista cedida via e-mail em 30 

de julho de 2024).  



 

 

59 

artivismo, a artista insiste no seu propósito principal: o de realizar arte feminista 

política, partindo do compartilhamento da sua experiência.“Se uma pessoa sai de 

uma performance ou exposição do meu trabalho em lágrimas, eu sei que cumpri o 

meu papel. Se eu compro todos os livros de dieta em um yard sale16 ou em um sebo 

e há um livro a menos disponível para alguém usar... eu cumpri o meu papel 

(entrevista cedida via e-mail em 30 de julho de 2024, tradução nossa).” 17   

O projeto poético de Brenda Oelbaum parte da escrita de si e se projeta no espaço 

público. Carrega angústias, insatisfações, frustrações e incertezas. Caminhos 

percorridos por nós mulheres, no seio da cultura patriarcal. Para além dessas 

questões, dialoga com os regimes corpóreos de nossa época. Torna visível o que vem 

sendo naturalizado: a insistência na magreza retratada nas inúmeras publicações 

diárias de dietas. Essa insistência dolorida pautada na associação do corpo magro e 

atlético aos pilares de saúde e beleza que deixa muitos indivíduos, de fato, doentes.  

Embora possa parecer para a própria artista18 - e para as pessoas que agora 

leem essas páginas - que suas ações não possuem tanta força, atesto com este 

capítulo que isso passa longe de ser um fato. A abordagem irônica, subversiva e 

colaborativa de Brenda Oelbaum chegou até mim, no Brasil, rompendo fronteiras 

nacionais. Se isso não significa a potência de alcance das suas manifestações 

artísticas, solidifica a importância e a eficácia de sua arte na discussão sobre os 

corpos e a sociedade. Sua prática ativista, ao denunciar e subverter as normas sociais 

que controlam e regulam os corpos femininos, especialmente através da cultura da 

dieta, confirma-se como uma ferramenta poderosa de transformação social e 

cultural, capaz de atravessar barreiras geográficas e inspirar reflexões e ações em 

diferentes contextos. 

 

 
16 Prática comum nos Estados Unidos de venda de objetos usados no quintal do proprietário. 
17 “If one person leaves a performance or exhibition of my work in tears, I know I have done my job. If I buy all the 

diet books at a yard sale or used bookstore and there is one less book out there for someone else to use... I have 

done my job.” (entrevista cedida via e-mail em 30 de julho de 2024). 
18 O financiamento deste capítulo consubstanciou-se no Programa PROFIX, Edital FAPES Nº 15/2022. 



 

 

60 

Borghini, S., Visconti, L. M., Anderson, L., & Sherry, J. F., Jr. (2010). Symbiotic postures of 
commercial advertising and street art. Journal of Advertising, 39(3), 113–126.   

Braziel, J., & LeBesco, K. (Eds.). (2001). Bodies out of bounds: Fatness and transgression. University 
of California Press. 

FatCon. (2024). Informações sobre o evento. Recuperado de https://www.fatcon.org 

Foucault, M. (2001). Os anormais: Curso no Collège de France (1974-1975). Martins Fontes. 

Guerra, P. (2019). Nothing is forever: Um ensaio sobre as artes urbanas de Miguel Januário +-
MaisMenos+-. Horizontes Antropológicos, 25(55), 19–49. 

Guerra, P. (2020). A margem é onde tudo começa e onde tudo acaba. A. Dasilva, Fala ao país pela 
rádio Caos. Travessias, 14(2), 105–124. 

Guerra, P. (2021). Leitmotiv: Forgotten women in Portuguese contemporary history I. ZINES, 2(2), 
70–83. 

Guerra, P., & Oliveira, C. (2022). Artes feministas, artivismos e Sul Global. Faculdade de Letras, 
Universidade do Porto. 

Lessa, F. (2018). Um olhar antropológico sobre o corpo: Representações atléticas na Grécia 
antiga. Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, 1(12), 74–85. 

Mammì, L. (2012). O que resta: Arte e crítica de arte. Companhia das Letras. 

Mello, J. (2024). O corpo gordo e o grotesco: Gênero, política e transgressão na arte contemporânea. 
Dialética. 

National Eating Disorders Association (NEDA). (2021). International No Diet Day. Recuperado 
de https://www.nationaleatingdisorders.org/blog/international-no-diet-day 

Oelbaum, B. (2008). The Venus of Willendorf Project. Ensaio enviado à Susan Koppelman em 
03/03/2008. Recuperado 
de https://www.academia.edu/11319442/Venus_of_Willendorf_Project_Essay_for_Susan_Kop
pelman_in_2008 

Oelbaum, B. (2020). Penny W. Stamps School of Art and Design at the University of Michigan. 
SlideRoom. Formulário de submissão cedido pela artista. 

Orsini, A. (2024). #repost + edição de aniversário - Por que é preciso rejeitar a cultura da dieta? - 
Newsletter #06. Recuperado de https://nutricaorsini.substack.com 

Rodrigues, L. (2010). STICKER: Colando ideias [Dissertação de mestrado, Universidade Estadual 
Paulista “Júlio de Mesquita Filho” - Instituto de Artes]. Recuperado 
de https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/a1cd58be-4eac-493e-9000-
a156a2dde017/content 

Sennett, R. (2003). Carne e pedra: O corpo e a cidade na civilização ocidental (3ª ed.). Editora Record. 

Strecker, M. (2017). Paulo Bruscky: O artista que escreve. Select Art. Portfólio. Recuperado 
de https://select.art.br/paulo-bruscky-o-artista-que-escreve/ 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula4  

https://www.fatcon.org/
https://www.nationaleatingdisorders.org/blog/international-no-diet-day
https://www.academia.edu/11319442/Venus_of_Willendorf_Project_Essay_for_Susan_Koppelman_in_2008
https://www.academia.edu/11319442/Venus_of_Willendorf_Project_Essay_for_Susan_Koppelman_in_2008
https://nutricaorsini.substack.com/
https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/a1cd58be-4eac-493e-9000-a156a2dde017/content
https://repositorio.unesp.br/server/api/core/bitstreams/a1cd58be-4eac-493e-9000-a156a2dde017/content
https://select.art.br/paulo-bruscky-o-artista-que-escreve/
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula4


 

 

61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

62 

 



 

 

63 

Renata Zago 

O cânone artístico ainda é pautado em narrativas tradicionais e discursos 

dominantes. Apresentar e discutir a trajetória de atores fundamentais para a 

constituição de mundos da arte (Becker, 1982) – dentre outros aspetos carentes de 

revisões e rupturas – é uma questão que tem despertado um interesse crescente em 

novas pesquisas e discussões. Este estudo procura tecer entrecruzamentos que 

colaborem para a construção de um discurso – ou uma moldura – que desloque e 

desafie tradições artísticas anteriores, evidenciando a trajetória e a produção 

artística – em especial a obra gráfica – de Maria Lídia Magliani, por meio da análise 

da exposição Magliani - Gráfica (Museu de Arte Murilo Mendes, Juiz de Fora, 2023).  

Ainda pouco investigada, Maria Lídia dos Santos Magliani contribuiu 

significativamente para relevantes discussões no mundo da arte no Brasil, 

participando de importantes exposições nas décadas de 1960 e 70, como os Salões 

de Arte Contemporânea de Campinas e os Salões Nacionais de Arte de Belo Horizonte, 

os Panoramas da Arte Atual Brasileira no MAM-SP e, na década seguinte, da 18º. 

Bienal de São Paulo (curada por Sheila Leirner em 1985), de A mão Afro-Brasileira 

(curada por Emanoel Araujo em 1988) e de diversas mostras individuais ao longo de 

sua vida. Destaca-se, ainda, a importância da mostra realizada em 2022 na Fundação 

Iberê Camargo, curada por Denise Mattar e Gustavo Passami, que empreenderam o 

resgate da artista a partir de uma exposição retrospectiva, que apresentou em ordem 

cronológica, de 1964 a 2012, as diversas fases do trabalho de Magliani. 

É importante ressaltar que, conforme observa Simioni (2022), o estudo da 

exclusão é uma agenda política que reflete uma preocupação com a representação 

das mulheres nos indicadores quantitativos. Essa discussão sobre a inclusão feminina 

na sociedade é significativa e tem contribuído para elevar a visibilidade das artistas. 

A historiadora alerta que não devemos supor que a presença equilibrada de mulheres 

em instituições, museus, coleções privadas e no mercado artístico levaria a um 



 

 

64 

processo de igualdade social, política e cultural mais abrangente (Simioni, 2022, p. 

317). 

Este trabalho se insere, portanto, em pesquisas desenvolvidas na intersecção 

entre a história das exposições de arte e os estudos da história da arte feminista, 

uma vez que as exposições desempenham um papel fundamental na visibilidade e na 

representação das artistas mulheres ao longo do tempo. Enquanto a história da arte 

feminista busca questionar e reconfigurar narrativas tradicionais que têm 

marginalizado as vozes femininas, a análise das exposições oferece uma compreensão 

de como essas narrativas são construídas e divulgadas no espaço público. Exposições 

dedicadas a artistas mulheres não apenas promovem inclusão e diversidade, mas 

também desafiam os cânones artísticos estabelecidos, revelando a complexidade das 

experiências femininas na produção artística. Assim, a convergência entre esses dois 

campos de estudo enriquece nossa compreensão sobre o impacto das exposições na 

construção da história da arte e na luta pela igualdade de gênero, contribuindo para 

um diálogo mais abrangente sobre a representatividade e reconhecimento no mundo 

da arte. 

Assim, com foco neste estudo de caso específico — a exposição Magliani – 

Gráfica — buscaremos, por meio da observação participante, da análise da narrativa 

curatorial, da interpretação contextual e da discussão de dados, contextualizar a 

produção da artista na arte contemporânea. Além disso, identificaremos os agentes 

de sua rede de sociabilidade, os curadores da exposição, que desempenharam um 

papel fundamental na preservação e divulgação de sua obra. 

A artista Maria Lídia dos Santos Magliani, uma mulher negra, iniciou sua trajetória 

artística multifacetada na cidade de Porto Alegre, ao ingressar na Escola de Artes da 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, em 1963. As manifestações culturais dos 

anos 1960 e 1970 influenciaram significativamente a formação diversificada de 

Magliani, permitindo seu contato com pintura, gravura, escultura, desenho, teatro e 

filosofia. Sua atuação em Porto Alegre foi intensa até o início da década de 1980, 

quando se mudou para São Paulo, importante centro cultural do país. As 

oportunidades na capital paulista moldaram seu trabalho até 1989, quando a 



 

 

65 

tranquilidade e o isolamento de Minas Gerais atraíram a artista, levando-a a residir 

em Tiradentes/MG de 1990 a 1996. No final da década de 1990, Maria Lídia Magliani 

se estabeleceu no Rio de Janeiro, no bairro de Santa Teresa, onde consolidou 

relações significativas para o desenvolvimento de sua obra, incluindo seu contato 

com o Estúdio Dezenove e com Júlio Castro, um dos curadores da exposição Magliani-

Gráfica, que se tornou seu amigo e principal guardião de sua obra (Bohns, 2020). 

Segundo Cristiane Avelar (2023), estabelecer-se como artista teve uma ligação 

direta com seu processo de educação formal. Magliani concluiu graduação e pós-

graduação ainda nos anos 1960, atingindo alto grau de escolarização, tanto para seu 

grupo racial quanto para a maioria da população brasileira. Esse fato auxiliou sua 

inserção no meio artístico de Porto Alegre, em galerias e museus, mediante a 

participação em salões de arte, o que atraiu a atenção da crítica de arte da época. 

A pesquisadora argumenta que a trajetória de Magliani é excepcional, pois ela 

conseguiu ocupar um espaço social tradicionalmente inacessível a negros e mulheres. 

Além de viver da sua arte, Magliani construiu uma rede que viabilizou tanto sua 

produção quanto a divulgação de suas obras. No entanto, há um dado curioso: ao 

mesmo tempo em que Magliani é mencionada, atualmente, como uma das artistas 

mais relevantes de sua geração, tem um espaço reduzido nas narrativas elaboradas 

no campo da história da arte19. 

Avelar (2023) faz um levantamento das exposições nas quais Maria Lídia 

Magliani participou durante as décadas de 1970 e 80 e sublinha a transição da artista 

dos tradicionais salões de arte, que eram importantes para o reconhecimento de 

novos talentos, até a emergência da curadoria como um elemento crucial na carreira 

de Magliani. A curadoria, com sua capacidade de dar maior contexto e visibilidade 

às obras, desempenhou um papel importante na promoção de Magliani e na 

divulgação de seu trabalho para um público mais amplo. A autora destaca que essa 

mudança não só fortaleceu a posição da artista no cenário artístico, mas também 

ajudou a preservar e disseminar sua produção de maneira mais significativa. 

 
19 Avelar realiza um levantamento em sua dissertação de mestrado das exposições mais relevantes nas quais 

Magliani participou, das quais destaca o Salão Nacional de Artes que ocorreram em Belo Horizonte e o Salão de 

Arte de Porto Alegre, os Panoramas de Arte Moderna no Museu de Arte Moderna de São Paulo, a 18ª. Bienal de 

São Paulo (1985) e discute como essas plataformas foram fundamentais para sua visibilidade e reconhecimento. 

Ver: AVELAR, C. A. Por teu olho, minha mão: clivagens de gênero e raça na obra de Maria Lidia Magliani. 2023. 

Dissertação (mestrado em Filosofia) – Instituto de Estudos Brasileiros, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2023.  



 

 

66 

Em 2022, a Fundação Iberê Camargo sediou uma exposição retrospectiva 

intitulada MAGLIANI20, que se revelou fundamental para a compreensão da obra de 

Maria Lídia Magliani. Este evento destacou a trajetória da artista, explorando temas 

centrais de sua produção e ressaltando a relevância de sua contribuição para a arte 

contemporânea brasileira. A mostra reafirmou Magliani como uma artista inovadora 

que desafia os padrões estabelecidos. A curadoria, realizada por Denise Mattar e 

Gustavo Possamai, buscou além de exibir os trabalhos, engajar o público em uma 

interação significativa com a arte, já que o espaço expositivo foi projetado para 

proporcionar aos visitantes uma experiência imersiva, criando conexões visuais e 

emocionais entre as obras. Além disso, a curadoria procurou evidenciar questões de 

identidade, opressão e experiências de grupos marginalizados, especialmente 

mulheres, estabelecendo uma conexão desses temas com a sociedade 

contemporânea, estimulando reflexões sobre diversidade e inclusão (Mattar e 

Possamai, 2022). 

Conectando o processo de reavaliação das narrativas tradicionais que 

frequentemente excluem artistas de diferentes gêneros, etnias e contextos sociais 

ao movimento de salvaguarda e divulgação de obras, é fundamental destacar a 

importância do Estúdio Dezenove21. Esta instituição atua como um espaço de 

promoção e valorização de artistas marginalizados, contribuindo para a ampliação 

da diversidade no panorama artístico. O Estúdio Dezenove se caracteriza como “um 

espaço de arte que funciona como plataforma de realização de projetos individuais 

e coletivos, como lugar híbrido de produção, discussão e exposição de arte 

contemporânea” (Estudio Dezenove, 2023). A partir dos anos 2000, a produção de 

Magliani se vinculou fortemente às atividades do espaço artístico e à produção 

associada ao Bairro de Santa Teresa. Em 2013, Júlio Castro fundou o Núcleo Magliani22 

(com sede no Estúdio Dezenove), projeto referência da obra da artista, onde está 

preservado seu acervo, singularizando o local que fora seu ateliê por mais de uma 

década. Responsável pela organização, manutenção, guarda, divulgação e exposição 

 
20 Ver: Catálogo da Exposição Magliani, volume  I  e  II.  Curadoria  de  Denise  Mattar  e Gustavo Possamai. Porto 

Alegre: Fundação Iberê Camargo, junho de 2022. Disponível em:  Volume 1: http://iberecamargo.org.br/wp-

content/uploads/2022/03/catalogo_magliani_vol-1_segunda-ediccca7acc83o.pdf  

Volume 2: http://iberecamargo.org.br/wp-content/uploads/2022/03/catalogo_magliani_vol-2_segunda-ediccca7acc83o.pdf  
21

 Ver: http://www.estudiodezenove.com 

22
 Ver: http://www.estudiodezenove.com/magliani.html  

http://iberecamargo.org.br/wp-content/uploads/2022/03/catalogo_magliani_vol-1_segunda-ediccca7acc83o.pdf
http://iberecamargo.org.br/wp-content/uploads/2022/03/catalogo_magliani_vol-1_segunda-ediccca7acc83o.pdf
http://iberecamargo.org.br/wp-content/uploads/2022/03/catalogo_magliani_vol-2_segunda-ediccca7acc83o.pdf
http://www.estudiodezenove.com/
http://www.estudiodezenove.com/magliani.html


 

 

67 

das obras, o Núcleo Magliani busca, portanto, tornar público o inegável legado da 

artista. 

De acordo com Rosane Vargas (2020), Magliani manteve uma produção artística 

ininterrupta por cinco décadas, utilizando seres humanos e questões sociais e 

individuais como matéria-prima de sua obra. Como será visto a seguir no estudo de 

caso, temas como opressão, solidão nos grandes centros urbanos e a degradação 

física e emocional do ser humano foram centrais em sua vasta criação. A artista 

destacou figuras distorcidas, deformadas, amarradas e aprisionadas no cotidiano, e 

mesmo ao tratar da sensualidade, abordou seus aspectos opressivos e de controle. 

Desde o início de sua carreira, suas obras se concentraram em figuras humanas pouco 

detalhadas, de formas geométricas e com cabeças e pescoços alongados. A palavra 

também esteve presente em sua arte, seja nos textos que ilustrou, nas cartas que 

trocava com amigos ou em seus poemas. Para Magliani, a obra de arte deveria ser a 

única fonte de diálogo com o público, comunicando-se diretamente sem a 

intervenção posterior da artista, sendo a "única forma de escrita concretizada pela 

cor" (Vargas, 2020, p.133). 

O Museu de Arte Murilo Mendes (MAMM), da Universidade Federal de Juiz de Fora, 

opera, desde sua constituição, a partir de programas, projetos e ações institucionais 

que, seguindo uma perspetiva multidisciplinar, dedicam-se à manutenção, pesquisa 

e divulgação das produções do poeta Murilo Mendes e de outros temas e artistas 

associados à missão da instituição. 

A primeira mostra individual de Maria Lídia Magliani no Estado de Minas Gerais 

tem como sede o Museu juiz-forano, em 2023. As tratativas que resultaram na 

exposição Magliani-Gráfica (2023) se iniciaram, entretanto, em 2021, a partir da 

comunicação estabelecida entre o Estúdio Dezenove e o MAMM. Neste momento, as 

aproximações entre as produções da artista e a instituição ganham forma e são 

firmadas por meio da doação de seis trabalhos de Magliani para o acervo permanente 

do Museu (quatro gravuras e duas pinturas). As obras doadas são: A noiva (2009-2010, 

xilogravura); Digital (2009, xilogravura); Procura-se (2012, xilogravura); Sem título 



 

 

68 

(2009, gravura em metal); Sem título (SD, acrílica sobre cartão) e Sem título (SD, 

acrílica sobre cartão). 

Inaugurada no dia 15 de junho de 2023, na Galeria Convergência do Museu de 

Arte Murilo Mendes, a exposição Magliani-Gráfica apresenta mais de 80 obras da 

artista, a partir das lentes dos curadores Júlio Castro e Sergio Viveiros. A estratégia 

curatorial da dupla em questão foi “apontar a forte ligação que a artista teve ao 

longo de sua carreira com os recursos gráficos em sua linguagem, que podemos 

perceber não só nas gravuras, mas também no seu desenho e na sua experiência 

como ilustradora nas diversas redações onde trabalhou” (Castro et al., 2023). Dessa 

maneira, a “moldura” ou o “enquadramento” privilegiado pelos curadores afeta de 

forma “significativa a maneira de visualizar e pensar a arte.” (Carvalho, 2012)  

Embora o esforço interpretativo dos curadores ao trazer para comunicação e 

para debate a obra de Magliani, na tentativa de “percorrer o longo fio de sua obra, 

como no recorte de 2022 realizado pela Fundação Iberê Camargo, em Porto Alegre” 

(Castro et al., 2023), é evidente a iniciativa de difundir o acervo preservado pelo 

Estúdio Dezenove, responsável pela salvaguarda de todas as obras em exposição. Tal 

afirmação não busca invalidar a proposta curatorial, mas sim demonstrar o 

agenciamento da exposição que se transforma em um evento “discursivo”, capaz de 

criar relações entre as obras, além de instaurar e defender ideais: a exposição 

configura-se como uma ação propulsora das obras então expostas da artista, do 

acervo mencionado, do museu que as acolhe e da relação estabelecida com o público. 

Dessa maneira, o empenho dos curadores e da instituição mostrou-se na 

possibilidade de apresentar ao público a produção gráfica de Magliani que se 

concentra nos anos 1980 e no final de sua vida, a partir de 2009. Na maioria dos 

trabalhos expostos percebe-se um intenso contraste, salientado pelos curadores, ora 

da tinta preta impressa no suporte branco, ora das impressões e pinturas com cores 

vivas, que se situam, majoritariamente, no centro do espaço expositivo. O caminho 

que se segue neste texto é permeado pelo percurso expográfico e pelo discurso 

curatorial23 da mostra. 

 
23 As montagens das exposições realizadas no MAMM contam com a colaboração de dois funcionários 

especializados em expografia. A autora acompanhou a montagem da exposição, na qual estavam presentes os 

curadores e o diretor do museu. A Galeria Convergência é um espaço acondicionado com paredes móveis. A 



 

 

69 

A atual exposição aponta a força e a diversidade da obra gráfica da artista, 

que, assim como sua pintura, carrega forte carga expressionista. Um olhar atento 

encontra nela elementos psicanalíticos que a aproximam do irlandês Francis Bacon, 

do alemão depois naturalizado britânico, Lucien Freud, este sobrinho de Sigmund 

Freud, e do belga René Magritte. Leitora voraz – era grande admiradora de 

Dostoiévski –, Magliani era um ser mental por excelência e os personagens que 

povoam sua produção refletem isso. O MAMM exibiu de maneira inédita o recorte de 

uma obra fecunda de uma artista que lutou para manter-se fiel a si mesma, um ser 

sem fronteiras, que encontrou durante alguns anos um acolhimento fraternal em 

Minas Gerais. (Castro et al., 2023). O discurso curatorial aponta a potência das 

composições de Magliani. As palavras de Castro e Viveiros, dispostas na entrada da 

galeria, recepcionam o público e apresentam a intensidade e complexidade da 

artista. Todos são convidados a experienciar sua produção.  

A xilogravura Alfabeto (impressão póstuma de 2023) (Figura 5.1), inaugura a 

intermediação do espectador com as obras de Magliani e, através da figuração de um 

objeto – o soutien, anuncia um tema relevante para a artista: o corpo (feminino). 

 

 

Figura 5.1. Alfabeto, Sem data. Xilogravura sobre papel Rives Tradition 240 g/m³. 30,3 X 45,5 cm. Impressão póstuma 

2023 – impressor Julio Castro. Fonte: Acervo Estudio Dezenove, Rio de Janeiro. 

 
museografia é composta por paredes fixas e móveis, além de vitrinas que formam o espaço expográfico, sugerindo 

um sentido para o caminhar do público. O percurso da mostra é didático e cronológico. A autora também realizou 

uma palestra na abertura da exposição e participou de mesa de debate junto dos curadores da mostra e da curadora 

Denise Mattar. 

 



 

 

70 

 

Figura 5.2. Pin Up, 1980. Linoleogravura. 21,5 x 13,5 ed. 8 /20.  

Fonte: Acervo Estudio Dezenove, Rio de Janeiro 

 

Sua produção durante os anos 1980, apresenta uma concentração nos estudos 

e representações de corpos femininos, “grotescos”, carnais. Sua ampla produção 

pictórica dessa fase não está presente nesta exposição, mas temos um exemplar da 

linoleogravura Pin Up, de 1980 (Figura 5.2), disposta no corredor de entrada. O 

grotesco aparece como uma estratégia estética e discursiva, a fim de sublevar, 

deslocar e desviar os processos de subjetivação. Na gravura em questão, vemos um 

corpo feminino grande, recortado, sem a cabeça e pendurado em um cabide – que 

pode ser uma metáfora do “expor para consumir”, ou representado como o gancho 

que ela utiliza em outras obras, que se assemelham à maneira como a carne é 

pendurada no açougue. As linhas expressivas que formam volumes a partir da 

movimentação da goiva pela/sobre a matriz na fatura da artista, deixa também um 

aspecto bidimensional, em especial na parte superior, acima dos seios, como se fosse 

um corpo recortado em papel e posicionado sobre o fundo texturizado. O corpo 

objeto, vestido apenas com meias, liga e sapatos de salto, revela a sensualidade e o 

fetiche sexual, pois a mulher não tem braços nem cabeça: ela serve, é submissa, é 

objetificada. Segundo Nadia da Cruz Senna e Mirian Tavares, no texto Visualidades 

femininas pelas artistas brasileiras e portuguesas: “Em Magliani o espaço do corpo é 

percebido como lugar limite do sujeito. A carnalidade é investigada pelo seu viés 



 

 

71 

estético e social, sendo, frequentemente, o próprio corpo da artista o objeto dessa 

experimentação”. (Senna; Tavares, 2018, p. 41). 

Outra gravura do mesmo período que segue a trajetória da exposição é 

Retratos Falados, de 1981 (gravura em metal, água-forte). É neste momento em que 

o trabalho de Magliani se reveste de novas e significativas características. Segundo o 

texto da curadora Denise Mattar (2022) para o catálogo da exposição da artista na 

Fundação Iberê Camargo,  

A mudança veio a partir de uma série de desenhos realizados com lápis de cera nos quais a 

artista começou a usar a cor, que foi adquirindo força e se tornou imperiosa. Magliani 

abandona então os tons sépia, passando a usar cores vibrantes e ácidas, mescla lápis de cor, 

de cera, pastel, grafite, e até materiais de maquiagem, como corretivo e delineador, e muda 

também o tratamento da pintura, usando a tinta acrílica e adotando pinceladas ágeis e 

gestuais, como traços de desenho, num processo que imprime movimento ao trabalho. As 

obras retratam figuras em close-up, que invadem a tela inteira, nas quais rostos e detalhes são 

vistos de uma distância em que nada escapa ao olhar. Uma proximidade reveladora que 

confirma a visão do poeta de que “de perto, ninguém é normal" (Mattar, 2022, p. 21).  

Tanto o catálogo da exposição na Fundação Iberê Camargo (2022), quanto o 

Núcleo Magliani (com sede no Estúdio Dezenove) compilam relevante fortuna crítica 

da época abordada. A partir de tais fontes é possível afirmar que durante os anos 

1980, houve uma grande repercussão junto à crítica, com matérias de Angélica de 

Moraes, Maria Amélia Bulhões e Carlos Scarinci, que escreveu um longo texto, com o 

expressivo título: Um animal debaixo da pele, fora da jaula (Scarinci, 1987)24, 

analisando os vários momentos da obra da artista. João Carlos Tiburski realizou uma 

entrevista com a artista, publicada no Boletim do MARGS (Boletim Informativo do 

MARGS, nº 32, jan/mar, 1987)25, incluindo perguntas do público, de Milton Kurtz e de 

Armando Almeida, um importante documento sobre o pensamento de Magliani. O 

corredor de acesso da Galeria Convergência conta ainda com uma série de 

linoleogravuras produzidas em 1980, que serviram de capa e ilustrações para o livro 

de poesias O Círculo do Suicida, de Eduardo San Martin (Porto Alegre, 1953). 

Trazendo elementos comuns à sua poética, a série de imagens de pequena 

dimensão e de cortes nervosos mas precisos foi impressa em delicado e fino papel de 

arroz. Nelas, com a dramaticidade do contraste do preto e branco, encontram-se 

 
24 Ver: https://www.estudiodezenove.com/carlos-scarinci.html  
25 Ver: https://www.estudiodezenove.com/boletim-margs-1987.html  

https://www.estudiodezenove.com/carlos-scarinci.html
https://www.estudiodezenove.com/boletim-margs-1987.html


 

 

72 

representadas mesas de bar, amarras, giletes, expressões de grito e figuras retorcidas 

em tormento. (Salvatori, 2019, p.934). 

A obra de Magliani é intensa: dramáticos contrastes de preto e branco, 

explosões de cor, manchas e grafismos presentes em representações de rostos e 

corpos dilacerados, amarrados, sufocados, martirizados. Cabeças transformadas em 

serrotes, plantas, vasos, guarda-chuvas, entre outros. Nas pinturas, Magliani exibe 

um trabalho de pesquisa: trabalha com a relação entre cores complementares e 

contrastantes (Salvatori, 2019). 

O percurso expositivo lança aos espectadores a energia das cores da artista 

com a obra Os outros (2009) (Figura 5.3). Compondo a parede de fundo da galeria, a 

primeira produção colorida parece orientar o percurso. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5.3. Os Outros, 2009. Tinta acrílica sobre papel, 8 módulos de 31,5 x 45 cm. Acervo Estúdio Dezenove, Rio 

de Janeiro, Brasil. Fonte: Autoria própria 

 



 

 

73 

Em algumas gravuras, como as da série de xilogravuras que compõem o álbum 

Procura-se (Figura 5.4), Magliani apresenta composições em formatos de retratos 

onde os torsos ostentam objetos varidos no lugar das cabeças, quando não uma 

cabeça virada, que se assemelha a uma máscara, ou mesmo uma cabeça transpassada 

por um serrote. Esses mesmos elementos se repetem em diversas obras da artista. A 

substituição da cabeça por um objeto como um guarda-chuva, um serrote, plantas e 

um bule denotam a tal produção Magliani um “efeito surrealista” utilizado, por 

exemplo, por Magrite.  

Figura 5.4. Gravuras do álbum Procura-se, 2012. MAMM/UFJF, 2023. 

Fonte: Autoria própria. 

 
O saguão adjacente exibe ainda um outro agrupamento de gravuras de 

Magliani. As produções: Sem Título (2009) – da série Cartas (20x15cm), Sem Título 

(2009) – da série Cartas (9,5x14,5cm) e Retratos de Ninguém (2009) angariam 

atenção especial do público por integrarem um conjunto que exibe, também, as 

matrizes utilizadas no processo de impressão das obras, proporcionando uma 

aproximação com o método operacional da artista (Figura 5.5). 

É possível ver a repetição de elementos-chave em diversas gravuras e nas 

pinturas de Magliani, que se concentram no centro do espaço dedicado à exposição: 

cadeiras, óculos escuros, flores, tesouras, soutiens, corpos de mulheres recostadas 



 

 

74 

(como a representação das vênus na tradição ocidental), fios com tomadas, 

sapatilhas, criando uma iconografia ou um alfabeto próprio. Essas figuras aparecem 

nas composições aliadas às imagens dos rostos de mulheres em posições reclinadas, 

em perspectiva, quase um escorço, com recortes e enquadramento claustrofóbico.  

 
Figura 5.5 Gravura e placas de impressão. MAMM/UFJF. 

 Fonte: Autoria própria 

 

Em Sem Título (2010) (Figura 5.6), pintura em acrílica, a pincelada tracejada 

e fragmentada parece simular a movimentação da goiva na xilogravura. As cores são 

sobrepostas, não em veladuras aguadas, mas em cores sólidas, como se matrizes 

diferentes fossem impressas no mesmo suporte.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5.6. Sem título, da série Cartas, 2010. Acrílica sobre papel. 26 x 36 cm. 

 Fonte: coleção particular, Rio de Janeiro. 



 

 

75 

Em três das quatro pinturas em acrílica sobre papel que integram a série, a 

composição é realizada com poucos elementos, com destaque para as cabeças das 

mulheres com rostos e cabelos em cores vibrantes, em um fundo bidimensional do 

qual saltam objetos (cadeiras, bules, tesouras, corpo recostado). Não se sabe para 

onde olham essas mulheres: duas estão com óculos escuros e a terceira, sem óculos, 

é pintada com os “olhos ausentes”. 

Na quarta pintura, Sem título (2011) (Figura 5.7), os elementos parecem 

flutuar sobre um fundo escuro. Não há hachuras, mas cores chapadas, remetendo a 

um universo estético da pop art e seus desdobramentos nos países latino-americanos, 

peculiares à década de 1960 e 70. Uma mulher de costas, de pele verde, com soutien 

aparente, como se descoberto pelo vestido, encontra-se no canto direito superior, 

de cabeça para baixo. Um homem de terno vermelho é a figura centralizada, no 

plano de fundo. Ao redor, objetos do seu vocabulário próprio parecem circular no 

espaço pictórico. A tesoura, a cadeira, o bule, a sapatilha, todos em órbita.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 5.7. Sem Título, da Série Cartas, 2011. Acrílica sobre papel.40 x 40 cm. 

Coleção particular, Rio de Janeiro 

 

Um outro elemento de destaque no trabalho de Magliani são os rostos 

humanos. A série Todos (2004) ganha espaço privilegiado ao exibir, conjuntamente, 



 

 

76 

diversas e coloridas fisionomias - em formato de máscaras, revelando feições 

diversas, de múltiplos personagens, anônimos (Figura 5.10). 

 

 

Figura 5.8. Série Todos (2014). MAMM/UFJF. 

Fonte: Autoria própria. 

A história de Maria Lídia Magliani ilustra, através de uma linha do tempo, o 

desfecho da mostra. De seu nascimento, em 1946, à exposição no Museu de Arte 

Murilo Mendes, em 2023, alguns aspectos de sua trajetória são evidenciados, assim 

como são exibidos exemplares publicados a respeito da vida e produção da artista, 

como catálogos de exposições anteriores, folders e livros. 

Magliani nos indaga e nos confronta incessantemente. Seu traço, aliado aos 

elementos recorrentes em sua poética, não trazem qualquer conforto. Ao buscar 

pistas sobre os elementos, a artista produz imagens que transmitem a solidão, a 

opressão política e social da época e a vulnerabilidade da condição humana e da 

condição da mulher. Apesar de não se considerar feminista, Magliani denuncia a 

sociedade patriarcal, machista e, principalmente, misógina. 



 

 

77 

Embora a arte latino-americana tenha alcançado crescente reconhecimento 

desde os anos 1990, substancialmente como repercussão de políticas curatoriais e 

projetos de pesquisa que examinaram seus desenvolvimentos históricos, poéticos e 

conceituais, os artistas afro-latino-americanos – especialmente as mulheres – 

estiveram quase invisíveis até muito recentemente (Giunta, 2021). 

Apesar da emergência – e de um certo reconhecimento – de algumas artistas 

negras a partir da década de 1960, como a própria Maria Lídia Magliani, Maria 

Auxiliadora da Silva (Campo Belo, 1935 - São Paulo, 1974), e Maria Adair (Itiruçu, 

1938), entre outras, ainda é evidente um apagamento de tais artistas no âmbito das 

exposições arte. Giunta destaca que no final da década de 1980, algumas mostras 

brasileiras começaram a dar visibilidade às artistas negras e a inseri-las no cenário 

artístico do país:  

A título de cronologia incompleta, pode-se citar a exposição ‘A mão afro-brasileira: significado 

da contribuição artística e histórica’ (1988), por ocasião do centenário da abolição da 

escravatura no Brasil, organizada pelo artista e curador brasileiro Emanoel Araujo (Santo 

Amaro da Purificação, 1940 – São Paulo, 2022) no Museu de Arte Moderna de São Paulo 

(MAM-SP), com obra das artistas Maria Adair e Maria Lídia Magliani. (Giunta, 2021, s/p). 

Os últimos anos têm sido marcados por iniciativas curatoriais e institucionais 

consistentes com o objetivo de tornar mais visíveis os artistas afro-brasileiros, tanto 

aqueles de toda a longa história do país quanto entre as gerações mais jovens. Mirtes 

Marins de Oliveira destaca que as exposições passam a ser observadas como um 

recorte, uma escrita ou como “jogos de montar e esconder a partir de elementos 

espaciais e temporais. É parte do desempenho institucional e curatorial mostrar o 

que é importante e o que é possível, retirar de cena o que pode comprometer ou 

desviar a ideia central” (Oliveira, 2021, p. 214). O MAMM/UFJF segue o propósito de 

destacar, portanto, um recorte da história da arte brasileira capaz de subverter o 

privilégio da tradição canônica, dando visibilidade e voz às produções de Maria Lídia 

dos Santos Magliani. 

Agradeço ao Museu de Arte Murilo Mendes, em especial ao Aloísio Castro, diretor, e 

ao Vantencir Almeida, conservador, e à Universidade Federal de Juiz de Fora, pela 

possibilidade de trocas, parcerias e conversas no nosso MAMM. Agradeço aos 



 

 

78 

curadores da exposição, Julio Castro e Sergio Viveiros, pela confiança, pelas trocas 

e pela gentileza. Agradeço à minha esposa Amanda Mazzoni, interlocutora constante, 

pelas conversas sobre arte e exposições e pelo apoio constante. Agradeço à Paula 

Guerra, pela possibilidade de publicação deste trabalho. 

Avelar, C. A. (2023). Por teu olho, minha mão: Clivagens de gênero e raça na obra de Maria Lidia 
Magliani(Dissertação de mestrado). Instituto de Estudos Brasileiros e Universidade de São 
Paulo. 

Becker, H. S. (1982). Art worlds. University of California Press. 

Bohns, N. (2020). À flor da pele. Magliani vive aqui. Anais do XXXIX Colóquio do Comitê Brasileiro de 
História da Arte. UFPEL/CBHA. Recuperado 
de http://www.cbha.art.br/coloquios/2019/anais/pdfs/Neiva%20Maria%20Fonseca%20Bohns.pd
f 

Carvalho, A. M. A. de. (2012). A exposição como dispositivo na arte contemporânea: Conexões entre 
o técnico e o simbólico. Museologia & Interdisciplinaridade, 1(2), 47. 

Castro, J., & Viveiros, S. (2023). Magliani gráfica: Recorte de uma obra singular. Recuperado 
de https://www.estudiodezenove.com/magliani-graacutefica-mamm-jf.html 

Cypriano, F., & Oliveira, M. M. de (Eds.). (2016). História das exposições: Casos exemplares. Educ. 

Estúdio Dezenove. (2023). Apresentação Estúdio Dezenove. Recuperado 
de https://www.estudiodezenove.com/ 

Giunta, A. (2021). Afro-Brazilian artists in the transition between two centuries. Aware Women 
Artists. Recuperado de https://awarewomenartists.com/en/magazine/artistes-afro-
bresiliennes-dun-siecle-a-lautre/ 

Lopes, M. A. de O. (2023). Uma leitura racializada e generificada da arte de Maria Lídia 
Magliani. Revista Crítica Histórica, 13(25). https://doi.org/10.28998/rchv13n25.2022.0004 

Mattar, D. (2022). Maria Lídia Magliani Desesperada Mente. In D. Mattar & G. Possamai 
(Eds.), Magliani: Volume I(2ª ed.). Fundação Iberê Camargo. 

Oliveira, M. M. de. (2021). Bienais e os giros epistemológicos: Pandemia e decolonialidade. MODOS: 
Revista de História da Arte, 5(2), 212–220. https://doi.org/10.20396/modos.v5i2.8665703 

Salvatori, M. (2019). Idioma-imagem na gravura de Magliani. GAMA, 7(13). Gale Academic OneFile. 
Recuperado 
de https://link.gale.com/apps/doc/A593919323/AONE?u=anon~bd92647a&sid=googleScholar
&xid=8291737f 

Scarinci, C. (1987). Um animal debaixo da pele, fora da jaula. Diário do Sul, p. 11. 

http://www.cbha.art.br/coloquios/2019/anais/pdfs/Neiva%20Maria%20Fonseca%20Bohns.pdf
http://www.cbha.art.br/coloquios/2019/anais/pdfs/Neiva%20Maria%20Fonseca%20Bohns.pdf
https://www.estudiodezenove.com/magliani-graacutefica-mamm-jf.html
https://www.estudiodezenove.com/
https://awarewomenartists.com/en/magazine/artistes-afro-bresiliennes-dun-siecle-a-lautre/
https://awarewomenartists.com/en/magazine/artistes-afro-bresiliennes-dun-siecle-a-lautre/
https://doi.org/10.28998/rchv13n25.2022.0004
https://doi.org/10.20396/modos.v5i2.8665703
https://link.gale.com/apps/doc/A593919323/AONE?u=anon~bd92647a&sid=googleScholar&xid=8291737f
https://link.gale.com/apps/doc/A593919323/AONE?u=anon~bd92647a&sid=googleScholar&xid=8291737f


 

 

79 

Senna, N., & Tavares, M. (2018). Visualidades femininas pelas artistas portuguesas e brasileiras. 
In Transgressões de Pandora: Subjetividades e polifonias (pp. 34–53). UFPel. 

Simioni, A. P. C. (2022). Mulheres modernistas, estratégias de consagração na arte brasileira. Edusp. 

Trizoli, T. (2018). Atravessamentos feministas: Um panorama de mulheres artistas no Brasil dos anos 
50 e 70 (Tese de doutorado). Universidade de São Paulo. 

Vargas, R. (2020). Magliani, metáforas da solidão. Chiricú Journal: Latino Literatures, Arts and 
Cultures, 4(2), 131–143. Indiana University Press. 

Zago, R. (2020). História da arte como história das exposições: As Bienais de São Paulo (2006–
2016). Arte Além da Arte. Recuperado 
de https://1simposioirsablog.files.wordpress.com/2018/09/anais-arte-alc3a9m-da-arte.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula5  

https://1simposioirsablog.files.wordpress.com/2018/09/anais-arte-alc3a9m-da-arte.pdf
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula5


 

 

80 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

81 

 

 

 



 

 

82 

Sofia Sousa 

O mote para este livro é a perspetiva das mulheres como guardiãs dos lugares, ou 

seja, pressupõe questões ecológicas, feministas e de certo modo ativistas. Quando 

pensámos numa análise sobre práticas artísticas, tendencialmente constrói-se um 

plano imaginário, através do qual as criações artísticas são analisadas por elas 

mesmas, ou seja, em função dos seus significados ou até a partir dos processos 

artísticos e ferramentas mobilizados.  

 Partimos desta ideia de, efetivamente, pensar o território como um produto 

e simultaneamente enquanto produtor artístico, e apresentámos uma análise sobre 

o projeto Clear the Path! (2014-2020) de Virgínia de Diego. Este projeto é uma 

investigação foto-arqueológica sobre o istmo da Curlândia, situado na Lituânia, com 

especial enfoque na antiga cidade de Nida. Entre os séculos XV e XVIII, nesse 

território, deu-se um processo de deflorestação da região nunca visto, e isso fez com 

que as dunas se começassem a mover e engolir as pequenas aldeias que estavam 

localizadas no istmo. Assim, Virgínia fala-nos de uma impossibilidade da arqueologia 

dos lugares, isto porque a documentação e os artefactos referentes a essas aldeias 

desapareceram junto com as aldeias.  

Afinal, a memória relaciona-se com que objetos? Esta foi uma das questões 

que lançaram luz para a elaboração deste capítulo, dado que pretendemos 

apresentar as práticas artísticas, nomeadamente a da fotografia, enquanto 

mecanismo de recuperação de uma memória histórica, individual e coletiva, mas de 

igual modo, o papel que essa prática artística desempenha na criação de uma outra 

memória que foi construída pela artista. O fulcro deste capítulo é o de demonstrar 

que as práticas artísticas podem ser vistas enquanto instrumentos protecionistas dos 

territórios físicos, nomeadamente das suas memórias, mas também se assumem 



 

 

83 

enquanto práticas disruptivas capazes de dar luz sobre novos olhares emergentes, 

quer no campo artístico alargado, quer no campo científico26.  

Para a elaboração deste capítulo partimos de uma metodologia qualitativa, 

assente na aplicação de técnicas como a entrevista semiestruturada à artista e à 

análise visual e de conteúdo das suas produções artísticas. A entrevista foi realizada 

em 2022, e na mesma abordaram-se vários temas tais como a imigração feminina, o 

ativismo e as carreiras artísticas contemporâneas, porém, o nosso enfoque será nas 

questões relacionadas com os seus trabalhos artísticos e na relação da artista 

(enquanto migrante) com os territórios e com processos criativo-arqueológicos27. O 

capítulo estrutura-se em três secções subsequentes a esta, de caráter introdutório. 

Na secção seguinte abordaremos o conceito proposto pela artista, mais 

especificamente o de arqueologia dos lugares, bem como nos apoiaremos numa 

conceção relacional com o conceito de ativismo vocacional (Castañeda, 2014) 

arqueológico que, não tendo sido referido diretamente pela artista em entrevista, 

na nossa conceção, acrescenta uma importante perspetiva que se articula com uma 

visão sociológica alargada do objeto artístico em análise. Na terceira secção, 

discorremos sobre os conceitos de arquivo e de memória artístico-arquivística. Em 

ambas as secções serão apresentados registos visuais do projeto Clear the Path, bem 

como será feita uma análise de conteúdo visual (Bell, 2012; Bock et al., 2012), 

partindo do discurso e textos produzidos pela artista. Por fim, na última secção, 

estabelecemos algumas reflexões finais, bem como descrevemos caminhos futuros, 

uma vez que este capítulo se enquadra numa produção científica mais abrangente 

(Sousa, 2023).  

Porém, antes de avançarmos com a nossa abordagem teórico-conceitual e 

empírica, considerámos pertinente apresentar – ainda que breve e sucintamente – a 

artista responsável pelo projeto em análise.  Virgínia de Diego é natural de Espanha, 

mais precisamente de Madrid, e vive em Portugal há cinco anos. Em termos 

académicos e profissionais, sempre atuou na área do design gráfico. Desenvolveu o 

projeto Clear the Path enquanto vivia na Lituânia, pois obteve uma bolsa para 

 
26 Aliás, esta relação está patente no percurso de Virgínia, que além de atuar como artista e curadora, também atua 

no campo académico enquanto professora universitária, na área científica da arqueologia. 
27 A entrevista foi analisada a partir da sua transcrição manual e posterior categorização (Drisko & Maschi, 2016; 

Kleinheksel et al., 2020).  



 

 

84 

estudar na Universidade de Belas Artes do país. O que é interessante é que, mesmo 

a residir noutro país, o projeto ainda se encontra em desenvolvimento; aliás, uma 

das exposições/instalações sobre o projeto foi realizada no INSTITUTO, na cidade do 

Porto, em Portugal. Nas suas palavras,  

Este projeto foi desenvolvido na Lituânia porque há uma zona totalmente cheia de areia tipo 

dunas, que durante 200 anos estiveram a mover-se e enterraram 20 pequenas cidades. As 

pessoas que moravam ali, recomeçaram noutro sítio a apenas 3 km mas a duna movia-se e 

este era um processo recorrente. Logo, na segunda vez que a aldeia mudou de local, foi 

novamente enterrado um povo debaixo da areia. É uma zona que fica na fronteira com a Rússia 

e é uma zona politicamente muito complicada porque foi ocupada pela Polónia, pela 

Alemanha e depois pela Rússia. (Virgínia de Diego, artista, Espanha e Portugal). 

 Através do excerto acima apresentado, obtemos o mote para desenvolvermos 

as secções seguintes deste capítulo, desvendando o potencial sócio histórico e 

político das práticas artísticas contemporâneas e migrantes, em contextos 

geográficos distintos.  

Antes de avançarmos com uma abordagem diacrónica do conceito avançado por 

Virgínia, sobre a impossibilidade de uma arqueologia dos lugares, interessa-nos 

estabelecer algumas considerações sobre a sociologia dos lugares (Duarte, 2017), ao 

passo que criámos uma ponte com o tema deste livro: os territórios. Autores como 

Gieryn (2000) afirmam que, nos estudos de tradução sociológica, os lugares, nas 

sociedades contemporâneas, acabam por assumir uma característica fantasmagórica 

(Giddens, 1990). Aquilo que Gieryn (2000) argumenta é que, à medida que o ser 

humano vai construindo mais lugares, tais como centros comerciais, jardins, 

subúrbios, etc; estes novos espaços/lugares acabam por ser clones de outros lugares. 

Tal deve-se ao facto de a construção e o desenho espacial partirem de vivências, e 

esse processo, na opinião do autor, faz com que os lugares percam a sua marca 

distintiva e os seus significados. 

 Mantendo esta premissa em mente, Gieryn (2000) destaca que os lugares são 

pontos únicos no universo, isto é, representam a distinção entre o aqui e o ali. Os 

lugares também possuem uma finitude e retratam física e logisticamente limites e 

fronteiras. Aliás, estas conceções estão patentes no projeto artístico em análise. 

Mais, para o autor, um lugar pode ser uma cidade, um país, mas também uma cadeira 



 

 

85 

ou uma sala (Gieryn, 2000, p.464). Pensando no projeto Clear the Path!, a prática 

artística de Virgínia e a exposição do seu trabalho podem ser também interpretados 

como lugares, no mesmo sentido da região de Nida, ainda que com simbologias e 

significados distintos.  

 Para abordarmos o tema das arqueologias dos lugares, importa discorrer 

acerca dos processos de construção (Martín, 2021) dos lugares, mais especificamente 

no que concerne aos processos de identificação, de designação, desenho e 

construção (Gieryn, 2000, p. 468). Aquilo que se destaca em termos conceituais, e 

em relação ao projeto artístico em análise, diz respeito ao entendimento da 

importância dos lugares na perceção de mudanças na vida social e mudanças 

históricas (Lyman & Scott, 2017). Ao referir a impossibilidade da arqueologia dos 

lugares, a artista fala da falta de certezas e do desaparecimento quase total de 

documentação e de artefactos, bem como de dificuldades linguísticas, uma vez que 

o istmo é pautado pelo alemão, polaco e russo, devido aos múltiplos períodos de 

colonização. Fala-nos de uma “arqueologia especulativa” (entrevista a Virgínia de 

Diego), que surgiu após ter encontrado um mapa alemão de 1914 que significava, de 

forma literal, “onde nos disseram que havia uma cidade”. 

  Para Sennett (1994), os lugares possuem características que permitem a 

reunião de agentes sociais, numa lógica de copresença corporal que, por seu turno, 

dá origem a duas dinâmicas de relacionamento: envolvimento ou distanciamento. As 

condições que levam à adoção de uma dinâmica em detrimento da outra, são a base 

da discussão sociológica sobre os lugares. Então, fazendo a ponte com o projeto 

artístico e com a sua componente arqueológica, podemos questionar até que ponto 

a prática artística adotada, mais concretamente a da fotografia, veio incentivar uma 

revisitação do conceito de comunidade (Hamilakis et al., 2009). O facto de a cidade 

se ter movido, juntamente com as dunas, leva-nos a questionar o efeito-lugar e as 

suas ligações com a geografia física e humana. Aquilo que queremos referir é que o 

projeto artístico em análise (ver Figura 6.1) permite pensar também sobre as 

impossibilidades geográficas de concretização de uma comunidade.  



 

 

86 

 

Figura 6.1. Fotografia da exposição Clear the Path, no INSTITUTO, na cidade do Porto, em 
2022.  

Fonte: Cedida por Virgínia de Diego. 
 

  Na figura acima apresentada, vemos quatro fotografias que foram tiradas 

durante a concretização do projeto, e que representam os locais onde a cidade antiga 

de Nida estava localizada. Segundo nos refere a artista em entrevista, as mesmas 

foram assinaladas através do uso de um compasso, e são o resultado preciso das 

coordenadas correlativas da nova cidade de Nida.  

Estas imagens retratam o processo de procura pela cidade antiga de Nida por 

parte da artista, sendo que o seu principal objetivo era o de a traduzir e materializar, 

artisticamente. A mesma, segundo nos refere em entrevista, utilizou meios 

científicos e exo-científicos, tais como bússolas, amostras, medições, etc, e começou 

a mapear caminhos de areia que vão da atual cidade de Nida até um ponto, a 3,5 km 

a sul, onde, segundo relatos, se localizava a antiga cidade. A partir daí começa o seu 

processo de documentação da região (areia, extratos, plantas, entre outros), que 

será abordado com maior detalhe na secção seguinte.  

 Nesta exposição é apresentado o território, composto pela mesma areia que 

destruiu uma comunidade, ou seja, podemos ver patente a ecologia e os ecossistemas 

em luta; isto porque a areia das dunas, na perspetiva de Virgínia, “destrói a 



 

 

87 

superfície fotográfica, mas também faz surgir uma nova paisagem. Destrói e cria 

simultaneamente”.  

 A impossibilidade de uma arqueologia do lugar, postulada pela artista, 

articula-se com as ideias de Fagundes (2009), sobre os modos como a paisagem física 

pode moldar os espaços sociais e culturais, bem como a diversidade do propósito. 

Vejamos que os indivíduos possuem a capacidade de modelar as paisagens a partir 

de processos simbólicos e efetivos, tal como aconteceu com a deslocação da cidade 

devido aos efeitos das dunas. O projeto Clear the Path – como é visível na Figura 6.1 

– retrata um processo de compreensão artística do entorno dos lugares de Nida, isto 

é, retrata e apreende as paisagens naturais de relevo histórico, político e cultural. A 

fotografia, neste contexto, assumiu-se como uma ferramenta capaz de traduzir – e 

de conferir – materialidade a uma condição simbólica de esquecimento, de 

deslocação e até de desaparecimento. 

Pegando nesta ideia da utilização de uma prática artística enquanto materialidade 

da memória e, por conseguinte, enquanto ferramenta mobilizadora de narrativas e 

de ações, tornou-se possível acrescentar mais uma camada de análise ao presente 

trabalho artístico e de Virgínia, nomeadamente a da arqueologia enquanto prática 

ativista (Starzmann, 2008). Aliás, em entrevista, Virgínia refere que não consegue 

“conceber uma arte que não seja política”. Pyburn (2007) enuncia que os lugares 

arqueológicos se tornaram elementos determinantes para definir as especificidades 

das nações. Mas o que acontece em terras de ninguém, como é o caso de Nida? Esta 

é uma questão que se impõe.  

 Por um lado, Pyburn (2007) defende que a preservação de património e de 

lugares arqueológicos pode ser um mecanismo de opressão, porém, com a análise do 

projeto artístico em questão, podemos aferir que a não-preservação pode 

desempenhar o mesmo papel29. Aliás, devido à falta de preservação e de 

 
28 Excerto da entrevista de Virgínia. 
29 Acerca deste tema, sugerimos a leitura da tese de doutoramento de Butkevičiené (2009), intitulada Trends in the 

Lithuanian heritage conservation of manry architecture during the soviet period, onde é abordado o caso específico 

da Lituânia. Neste trabalho de investigação, é referido que no século XX teve início um processo de manutenção do 

património histórico, principalmente do ponto de vista arquitetónico. Este trabalho de investigação oferece uma 



 

 

88 

arquivos/registos documentais sobre Nida, por parte do governo da Lituânia, esta 

geolocalização tornar-se-ia completamente obsoleta. Na verdade, é neste domínio 

de intervenção que a prática artística que compôs o projeto Clear the Path! entrou 

em jogo; e também é a partir desta premissa que obtivemos o mote para a secção 

seguinte deste capítulo sobre a importância dos arquivos. 

 A este respeito e sobre a conexão entre o conceito/prática ativista e a 

arqueologia, os contributos de Castañeda (2014) são fulcrais. Por um lado, o autor 

defende que a introdução de conceitos como o de subjetividade e de técnicas como 

a etnografia são determinantes para o exercício da arqueologia enquanto ciência 

(Binford, 2017). Além de estarem patentes estes princípios no projeto artístico em 

análise, sobretudo sob uma perspetiva histórica, também acrescentámos a 

necessidade de um olhar/prática ativista, com vista a questionar os lugares e os 

significados da sua história, sobretudo a partir de um prisma político e cultural.  

 Castañeda (2014, pp. 62-63), na sua concetualização, criou uma tipologia de 

ativismo, baseada em quatro pilares. O primeiro refere-se à ideia de vocação; o 

segundo, à noção de chamamento; o terceiro, de afeto e o quarto de interpelação. 

Em complementaridade, autores como Schiller (2011) falam-nos no papel do ativista 

enquanto um indivíduo cuja criação e investigação contribuem para uma ação 

política e para a mudança social. Mais, Castañeda (2014) divide o arqueólogo ativista 

em quatro tipos ideais: 1) ativista profissional (realiza uma prática ativista enq 

Bofissão); 2) ativista cidadão (prática ativista é um imperativo individual); 3) público 

intelectual (profissão utilizada a favor de uma prática ativista; ativismo normativo 

(é visto como atividade extracurricular); 4) ativista vocacional30 (a própria profissão 

torna-se alvo da prática ativista). É nesta última tipologia que enquadramos a prática 

de Virgínia com o projeto Clear the Path!, isto porque a mesma diz respeito ao modo 

como os arqueólogos – e artistas, acrescentámos nós – “colocam a sua profissão, 

conhecimentos e práticas ao serviço das comunidades, da justiça social, da defesa 

 
leitura complementar interessante ao projeto aqui em análise, pois discorre sobre o contexto territorial em que o 

mesmo teve lugar.  
30 Castañeda (2014) elabora esta tipologia com base nos contributos de Foucault (1979) acerca do conceito de 

intelectual específico.  



 

 

89 

dos direitos, da restituição do património, dos movimentos sociais, aumento da 

participação democrática, advocacia, etc.” (Castañeda, 2014, p. 64).  

 O ativismo vocacional e artístico, aplicado à arqueologia e ao projeto em 

análise, recoloca a ciência enquanto lugar de envolvimento e alvo de mudança, ao 

passo que permite o desenvolvimento e aprofundamento daquele que é o registo 

arqueológico. A fotografia, no contexto deste projeto, afirmou-se como um sistema 

tangível de identificação do passado. Assim, a passagem destes materiais para o 

universo e campo artístico, passou a englobar sistemas imateriais, tais como a 

reativação de memórias e de ideias culturais. Esta premissa articula-se com os 

contributos de Hayden (1995), especialmente pelo facto de a autora antemurar os 

modos como os lugares históricos servem para construir e fortalecer uma ideia de 

memória pública (Houdek & Phillips, 2017; Johnson, 2004) e de comunidade. Nesse 

sentido, se a esta equação acrescentarmos uma prática ativista [vocacional], 

encontrámos mecanismos de ação e de re-significação desses lugares, isto é, 

constroem-se outras paisagens culturais de caráter antropológico e sociológico.  

 Zimmerman et al. (2010) advogam que a arqueologia possui um arsenal de 

ferramentas que permitem investigar o passado e que estas possuem, de igual modo, 

a capacidade de produzir informações relevantes acerca do presente. Desde logo, 

pensando no projeto artístico em análise, torna-se possível desvendar novos 

mecanismos elementares de (re)produção de memórias e de adaptação dos modos 

de vida. Em consonância, Atalay et al. (2014) enunciam que a arqueologia possui uma 

relação histórica com práticas ativistas, mencionando que já na década de 1970, 

académicos da América Latina e Europeus mobilizaram a arquitetura em busca de 

ideologias políticas progressistas. Por exemplo, questionavam para quem era a 

arqueologia. Ou, até mesmo na Alemanha, arqueólogos e ativistas escavaram em 

torno da Gestapo para saber o que tinha sido enterrado (Atalay et al., 2014). Então, 

aquilo que Atalay et al. (2014) dizem ser essencial para a prossecução de uma prática 

ativista em relação à mobilização de ferramentas e de conhecimento arqueológico, 

relaciona-se com pontos de viragem no envolvimento pessoal dos arqueólogos, tal 

como fora postulado por Castañeda (2014) e aqui mencionado anteriormente.  

 Apesar do projeto Clear the Path! se distanciar um pouco dos princípios atuais 

de uma prática ativista, nomeadamente ao nível do co-design e cocriação (Pink, 



 

 

90 

2015) com as comunidades locais – devido a ter sido financiado por uma agência 

institucional, numa lógica top-bottom –, a prática artística de Virgínia e a forma 

como decidiu levar para o museu e para a galeria a vertente arqueológica do projeto, 

denotam uma rutura com as convencionais práticas arqueocêntricas (Atalay et al., 

2014, p.19). Sob esse ponto de vista, estabelecemos uma ponte para os contributos 

dos autores (Atalay et al., 2014, p.19), pois estes alegam a existência de alguns 

princípios e práticas fundamentais para a adoção de uma prática arqueológica 

ativista. Em primeiro lugar, a necessidade de alargar os horizontes da arqueologia a 

novas infraestruturas, ao passo que se visa criar espaços alternativos de expressão 

(museus, galerias, universo digital, etc). Em segundo lugar, redirecionar a 

arqueologia para a promoção de práticas de aprendizagem coletivas (Basar, 2018), 

sendo este capítulo um espelho dessa abertura e, nesse sentido, a presença deste 

projeto no espaço digital também é fundamental. Em terceiro e último lugar, a 

construção de projetos de cariz arqueológico que possuam uma abordagem 

integradora e multidisciplinar (Strollo et al., 2017).  

 Vejamos que o ativismo afeto à arqueologia não possui as tradicionais ligações 

geográficas ou sociopolíticas. Aliás, a arqueologia pode apenas ser perspetivada 

como uma ferramenta que é mobilizada para alcançar um objetivo ativista, 

partilhado por uma comunidade. A própria mudança nos mecanismos de análise e de 

apresentação das descobertas arqueológicas – como se sucedeu com este projeto em 

análise -, revelam princípios ativistas, pois pressupõem uma mudança estrutural. 

Logo, a presença de uma prática ativista em relação a uma prática arqueológica, 

parte da posição sociopolítica do arqueólogo. Os trabalhos de Hale (2008), neste 

nível, dizem-nos que a arqueologia ativista passa por fazer a pesquisa e o trabalho 

arqueológico com outros agentes sociais, incentivando a democratização do 

conhecimento, para que os não-arqueólogos e os não-ativistas ou não-artistas se 

sintam como parte integrante dos projetos31.  

 

 

 
31 Apesar de reconhecermos esta potencialidade no projeto artístico em análise, considerámos que a mesma ideia 

deveria ser explorada noutro trabalho, de forma diacrónica e sincrónica. 



 

 

91 

Eu estive lá em 2014 quando a Crimeia estava a acontecer, e estive a documentar a zona. Os 

lituanos ainda não fizeram nenhum tipo de arqueologia, porque dizem que não sabem onde 

ficaram os povos, ou seja, que têm primeiro de construir a sua identidade nacional, antes 

de escavar o passado. É uma questão muito interessante porque fala da invenção da narrativa 

nacional de um país, e de como a arqueologia pode ser utilizada ou não para essas coisas. 

(Virgínia de Diego, artista, Espanha e Portugal; destaques nossos) 

O excerto da entrevista com a artista, acima apresentado, revela--se o mote 

para a construção desta secção do nosso capítulo, na qual pretendemos abordar os 

conceitos de memória e das práticas artístico-arquivísticas (Witt, 2024; Srathaus & 

Hediger, 2023) que compuseram o projeto Clear the Path!. Na sua conceção, Virgínia 

elucida-nos sobre a memória – em relação a uma prática arqueológica – estar 

associada a uma ideia de identidade nacional. Desse modo, o arquivo - enquanto 

produto e objeto -, assume-se como uma materialização desse processo de 

(re)construção identitária. Neste contexto, o ato de construir um arquivo fotográfico 

e documental por parte da artista, também se revelou ser um princípio e uma prática 

ativista, uma vez que se encontra subjacente um ideal de reflexão, discussão e de 

mudança naquele contexto territorial. Neste contexto estão em jogo dinâmicas 

políticas, culturais, económicas, sociais, ecológicas, bem como várias agências e 

entidades institucionais.  

 Guerra e Quintela (2024) afirmam que, nas sociedades contemporâneas, existe 

um imperativo de preservação de memórias individuais e coletivas, no sentido da 

herança cultural e importância da participação comunitária. O projeto em análise, 

ao ter uma componente gráfica, visual e de registo, pode ser entendido enquanto 

um depósito de memórias (Guerra & Quintela, 2024), mas também se assume 

enquanto um arauto para a possibilidade de (re)construção de processos identitários, 

e para a ressignificação de paisagens culturais e vivenciais (Guerra, 2020). Sobre o 

processo de construção do arquivo, Virgínia diz-nos o seguinte:  

 

 

 



 

 

92 

Eu tirava fotografias nessa área e é um parque natural, é tipo no man’s land então eu tinha de 

ir acompanhada com um guarda e eles ligavam à fronteira russa para pedirem para não 

disparar porque eu era uma artista e estava lá a fazer um trabalho. Então eles deixavam-me 

fazer o meu roteiro, tirar fotografias e aprender um bocado, mas eu vi o tempo todo os porta-

aviões da Rússia a entrar na fronteira da Europa, e foi um momento muito incrível. E depois 

começou a questão arqueológica da Crimeia, o roubo de artefactos. Para mim, foi uma 

maneira de falar de arqueologia, de como construir os discursos políticos identitários nacionais 

dos países. (Virgínia de Diego, artista, Espanha e Portugal) 

 Em referência ao projeto em análise, a construção do arquivo foi além da 

tradicional documentação arqueológica, ou seja, houve uma importância acrescida 

em relação à materialidade da memória. Esta materialidade (ver Figuras 6.2, 6.3, 

6.4 e 6.5) dizia respeito à recolha de amostras de areia, nos vários dias de visita aos 

territórios onde antes a antiga cidade de Nida se localizava.  

 
Figura 6.2. Instalação de amostras de areia 
do projeto Clear the Path! (2014) 

 

 
Figura 6.3. Instalação de amostras de areia 

do projeto Clear the Path! (2014) 

 
Figura 6.4.  Instalação There's no place like 

home, no âmbito do projeto Clear the Path! (2014) 

 
6.Figura 5. Instalação There's no 

place like home, no âmbito do projeto Clear 
the Path! (2014) 

Fonte: Cedidas pela artista. 



 

 

93 

 Derrida (1995) diz-nos que os arquivos nascem de duas forças desarticuladas, 

nomeadamente a da perceção da aproximação do futuro e a do registo do passado. 

Outros autores (Stoler, 2009) enunciam que os arquivos, no passado, eram vistos 

como uma fonte de informação e que, com o avanço da ciência e o desenvolvimento 

das sociedades, principalmente do ponto de vista tecnológico, passaram a ser vistos 

enquanto sujeitos. Nós acrescentámos que, em relação a projetos desta natureza e 

fazendo face aos emergentes exercícios ativistas contemporâneos, os arquivos 

passam a ser interpretados como objeto e prática interpretativa.  

 Deu-se uma mudança de perceção (Baird & McFadyen, 2014) acerca das 

funcionalidades dos arquivos, isto é, os mesmos deixam de ser perspetivados 

enquanto meras fontes primárias de estudo sobre um determinado tema, e passam a 

ser lidos enquanto tipologia de construção e de formação de conhecimento. Ao 

referirmos que os arquivos podem também ser lidos como objeto e prática, queremos 

afirmar que os arquivos – aquando de uma expressão material, como vemos nas 

figuras acima representadas -, podem assumir-se como fontes de conhecimento 

primário, como elementos de formação de conhecimento e como agentes de 

mudança social, cultural, política e até económica, se pensarmos no papel do campo 

digital (Guerra, 2020).  

 O arquivo mnemónico, construído a partir da recolha de amostras de areia da 

antiga localização da cidade de Nida, ultrapassa a ideia tradicional de perspetivar os 

arquivos enquanto armazéns e fontes de uma simples documentação. Na verdade, 

este processo dito tradicional, também foi levado a cabo durante o projeto em 

análise, mas aquilo que é importante reter é que o mesmo ultrapassa esta dicotomia, 

criando formas de produção de conhecimento arqueológico, e até sociológico e 

artístico.  

 Para Olivier (2011) os arquivos resumem uma transferência material 

mnemónica, que se traduz em formas específicas de organização do próprio arquivo, 

processos singulares de construção e de categorização; aspetos tanto mais prementes 

quando pensámos no conceito de práticas artístico-arquivísticas que relacionámos 

com o projeto de Virgínia. Ao associar as práticas artísticas e os processos criativos 

à investigação arqueológica, estes aspetos anteriormente referenciados assumem 

novas configurações e possibilidades de conhecimento sobre a história 



 

 

94 

sociogeográfica da Lituânia. O que queremos aferir é que as práticas artísticas neste 

projeto em jogo, tais patentes nas figuras anteriores, deram origem a novos 

artefactos arqueológicos que seriam – pelas práticas arqueológicas tradicionais – 

descartados.  

 Lemay (2009) postula que as abordagens dos artistas contemporâneos aos 

arquivos são essencialmente orientadas por uma visão crítica, principalmente em 

relação àquilo que pode ser objeto de documentação. Em suma, projetos e práticas 

como estes de Virgínia, levam-nos a desenvolver uma perspetiva global acerca do 

processo arquivístico, ativista e artístico-criativo, dado que esta tríade deixa de ser 

interpretada enquanto dispositivos pré-determinados de perceção e compreensão 

visuais. Paralelamente, nas figuras 6.2 a 6.5, a instalação artística pode ser analisada 

a partir dos contributos de Desaive (2006, p. 35), mais concretamente, aquilo que o 

autor designa por encenação dos arquivos. Assim, a instalação artística realizada 

permite explorar os arquivos a partir de vários quadrantes: 1) a importância do 

território; 2) o dispositivo expositivo; 3) processo de curadoria e de montagem; 4) 

relacionamentos e receções dos objetos por uma audiência.  

 Existe ainda a relevância do conceito de memória (Lemay, 2009). Afinal, no 

contexto do projeto Clear the Path!, quem são os guardiães da memória de Nida e 

suas populações? Aqui começam a surgir vários níveis de poder e de construção de 

memórias, tais como o nível individual (Virgínia, público da exposição e instalação) 

ou coletivo (Lituanos, governo da Lituânia, etc). Este processo e produto artístico 

decorrente do projeto em análise, também perturba a memória, fazendo questionar 

a estabilidade do arquivo como o conhecemos (documentação, catalogação, 

apresentação). No texto da folha de sala da instalação e exposição Clear the Path! 

no INSTITUTO, no Porto, podemos ler que existe uma “estética do vazio que se 

desdobra num poder criativo através de movimentos” (Burgarín, 2022, s/p).  

É impossível saber a história de cada grão de areia recolhido (Figuras 6.2 e 

6.3) e, diante dessa impossibilidade, como podemos vê-los enquanto pedaços de 

memória? Tal questionamento articula-se com o valor evocativo (Lemay, 2009, p. 74) 

das obras artísticas – e dos arquivos, adicionámos -, referente às emoções que essas 

produções emanam. Para melhor compreendermos o projeto Clear the Path! 

enquanto uma prática artístico-arquivística, em relação ao valor evocativo das suas 



 

 

95 

criações, devemos retomar o trabalho seminal de Boltanski (1989) intitulado 

Archives, no qual é feita uma recolha de imagens de uma revista especializada em 

crimes. Foram recolhidas imagens de assassinos e de vítimas, mas sem fornecer 

informação contextual, o leitor da obra de Boltanski, era obrigado a ver as imagens, 

dando-lhes sentido.  Assim, fazendo a ponte com as ideias da secção anterior, acerca 

da impossibilidade da arqueologia dos lugares, devido à falta de documentação 

histórica oficial, esta exposição e trabalho artístico de Virgínia, convidam-nos a 

atribuir significado ao passado através do presente, ao passo que convida ao 

questionamento acerca das condições e da natureza dos arquivos. O trabalho vem 

enfatizar a ideia de que os arquivos podem (e devem) ser objetos e práticas 

perspetivados e operacionalizados através de dispositivos e sujeitos intermediários. 

Sem uma apropriação dos arquivos por parte dos agentes sociais e artistas, neste 

caso, não haveria uma invocação de transformação do conhecimento face a uma 

identidade nacional e contexto territorial específico. Aqui reiteramos o mote deste 

livro, o da proteção dos lugares.  

Devido à inerente subjetividade de analisar uma produção artística, estabelecer 

conclusões fechadas assume-se impossível. Contudo, podemos enaltecer alguns 

temas que nos parecem preponderantes. Em primeiro lugar, apesar de não ter sido 

esse o enfoque principal deste capítulo, também devido à sua dimensão, não deixa 

de ser interessante pensarmos sobre os modos como as práticas artísticas, levadas a 

cabo por artistas migrantes, estão a introduzir alterações significativas nos processos 

de criação e de interpretação das sociedades contemporâneas. Através da análise 

feita neste capítulo ao projeto Clear the Path! percebemos essa mudança, até 

porque Virgínia é de origem espanhola. Mais, se pensarmos neste detalhe, podemos 

aferir que a migração, principalmente por parte de artistas, vem introduzir novos 

olhares sobre os territórios e, no caso específico deste projeto, também sobre as 

práticas de arquivo e arqueológicas, enquanto ferramentas de investigação.  

 Paralelamente, aquilo que também nos parece relevante diz respeito ao facto 

de a introdução de uma prática ou olhar artístico-criativo, permite avanços no 

conhecimento. Instiga a busca por novas sensibilidades e formas de compreensão do 



 

 

96 

passado e do presente, mas também desvenda caminhos futuros. No caso da 

arqueologia, que foi aqui objeto de análise, a sua articulação com um olhar artístico 

revelou a existência de outros campos de atuação. Se recuarmos ao excerto da 

entrevista de Virgínia, na qual a mesma enuncia que o governo da Lituânia pretendia 

construir uma identidade nacional antes de escavar o passado, podemos ver que a 

utilização de um conjunto de práticas artísticas, tais como a fotografia e a instalação, 

auxiliaram neste processo, mas não de uma forma intrusiva. Dito por outras palavras, 

a prática artística permitiu desvendar novas e complexas camadas dessa identidade 

nacional, de foro simbólico; algo que a arqueologia, na sua forma tradicional, não 

conseguiria fazer, pois haveria um foco no objeto físico.  

 A estas ideias relacionam-se o conceito de ativismo vocacional (Castañeda, 

2014) enquanto princípio que, aliado a um olhar artístico, permitiu um 

desenvolvimento da ideia do registo arqueológico, colocando a tónica em práticas 

coletivas de descoberta, de desenvolvimento e de ressignificação da socio-história 

de um território. Aliás, esta noção de ativismo também pode ser transposta a outras 

áreas científicas, tais como a sociologia ou até a arquitetura. Enfim, aquilo que se 

pretende dizer é que, no contexto deste capítulo, o conceito e noção de prática 

ativista em relação aos temas analisados (memória, arquivo e arqueologia dos 

lugares), vão além de uma análise de criações ou de produtos. Ou seja, baseamo-nos 

no conceito enquanto guia ideológico e potenciador de mudanças estruturais nas 

sociedades contemporâneas.  

 Por fim, resta-nos reconhecer algumas limitações, tais como o facto de ter 

havido o enfoque num só projeto artístico. Também é importante reconhecer que a 

nossa perspetiva possui um pendor sociológico e não arqueológico de base, logo, 

certamente um arqueólogo/a poderia estabelecer leituras e análises diferentes em 

relação ao projeto em questão. Por outro lado, também podemos referir que o 

cruzamento de perspetivas e de áreas disciplinares – transdisciplinaridade – traz 

consigo elementos importantes em termos de avanço científico, neste caso aplicável 

em relação à noção e prática arquivística e ativista. Em suma, aquilo que pode ser 

uma limitação – o enfoque num só projeto artístico – pode servir de base e fomento 

à pesquisa de outros projetos artísticos semelhantes ou distintos. Aliás, este tem 

vindo a ser o nosso objetivo (Sousa, 2023), mais especificamente o de, através de 



 

 

97 

projetos artístico-ativistas de mulheres artistas migrantes, identificar e explorar 

novas áreas de desenvolvimento de conhecimento científico contemporâneo.  

Este capítulo foi produzido no âmbito da bolsa individual de doutoramento, 

financiada pela Fundação para a Ciência e Tecnologia, correspondente ao projeto 

“Todos os Mundos Dentro do Porto. Mulheres migrantes, artes e artivismo na 

contemporaneidade portuguesa” (https://doi.org/10.54499/2021.06637.BD). 

 

Atalay, S., Clauss, L. R., McGuire, R. H., & Welch, J. R. (2014). Transforming archaeology: Activist 
practices and prospects. In S. Atalay, L. R. Clauss, R. H. McGuire, & J. R. Welch 
(Eds.). Transforming archaeology: Activism and archaeology (pp. 28-43). Left Coast Press. 

Baird, J. A., & McFayden, L. (2014). Towards an archaeology of archaeological 
archives. Archaeological Review from Cambridge, 29(2), 14-32. 

Başar, D. (2018). A feminist archaeology of collective memory in Turkey: A retrospective look on 
works of Movement Atelier with a focus on "AHHval/cirCUMstances". Danza e ricerca. 
Laboratorio di studi, scritture, 10, 199-216. 

Bell, P. (2012). Content analysis of visual images. In E. Margolis & L. Pauwels (Eds.). The SAGE 
handbook of visual research methods (pp. 31-57). SAGE. 

Binford, L. R. (2017). Methodological considerations of the archaeological use of ethnographic data. 
In R. B. Lee (Ed.). Man the hunter (pp. 268-273). Routledge. 

Bock, A., Isermann, H., & Knieper, T. (2012). Quantitative content analysis of the visual. In L. Pauwels 
& D. Mannay (Eds.), SAGE visual methods (pp. 313-334). SAGE. 

Burgarín, J. (2022). I dreamed that it no longer existed and I felt good like this. INSTITUTO. 

Butkevičienė, J. (2010). Trends in the Lithuanian heritage conservation of masonry architecture during 
the Soviet period (Doctoral dissertation). Vytautas Magnus University, Lithuania. 

Castañeda, Q. (2014). Situating activism in archaeology and archaeology in the world: Science 
values, the activist affect, and the archaeological record. In S. Atalay, L. R. Clauss, R. H. McGuire, 
& J. R. Welch (Eds.). Transforming archaeology: Activism and archaeology (pp. 61-90). Left Coast 
Press. 

Derrida, J. (1995). Archive fever: A Freudian impression. Diacritics, 25(2), 9-63. 

Desaive, P. Y. (2006). Devoir de mémoire, archives et contre-documents. Cahiers de Mariemont, 35, 
33-36. 

Drisko, J. W., & Maschi, T. (2016). Content analysis. Oxford University Press. 

Duarte, F. (2017). Space, place and territory: A critical review on spatialities. Routledge. 

Fagundes, M. (2009). O conceito de paisagem arqueológica: os lugares persistentes. Holos 
Environment, 9(2), 301-315. 

https://doi.org/10.54499/2021.06637.BD


 

 

98 

Foucault, M. (1979). Os intelectuais e o poder: Conversa com Michel Foucault e Gilles Deleuze. In R. 
Machado (Org.). Microfísica do poder (pp. 69-79). Graal. 

Giddens, A. (1990). The consequences of modernity. Stanford University Press. 

Gieryn, T. F. (2000). A space for place in sociology. Annual Review of Sociology, 26(1), 463-496. 

Guerra, P., & Quintela, P. (2024). You can put your arms around a memory: Popular music and 
archives. In F. Dinis (Ed.), Performativity and the representation of memory: Resignification, 
appropriation, and embodiment (pp. 311-342). IGI Global. 

Guerra, P. (2020). Under-connected: Youth subcultures, resistance and sociability in the internet 
age. In K. Gildart, A. Gough-Yates, S. Lincoln, B. Osgerby, L. Robinson, J. Street, P. Webb, & M. 
Worley (Eds.), Hebdige and subculture in the twenty-first century: Through the subcultural 
lens (pp. 207-230). Palgrave. 

Hayden, D. (1995). The power of place: Urban landscapes as public history. MIT Press. 

Hamilakis, Y., Anagnostopoulos, A., & Ifantidis, F. (2009). Postcards from the edge of time: 
Archaeology, photography, archaeological ethnography (a photo-essay). Public Archaeology, 
8(2-3), 283-309. 

Johnson, N. C. (2004). Public memory. In J. Duncan, N. C. Johnson, & R. H. Schein (Eds.), A 
companion to cultural geography (pp. 316-327). Blackwell. 

Kleinheksel, A. J., Rockich-Winston, N., Tawfik, H., & Wyatt, T. R. (2020). Demystifying content 
analysis. American Journal of Pharmaceutical Education, 84(1), 71-
83. https://doi.org/10.5688/ajpe7113  

Houdek, M., & Phillips, K. R. (2017). Public memory. In Oxford research encyclopedia of 
communication. Oxford University Press. 

Lemay, Y. (2009). Art et archives: Une perspective archivistique. Encontros Bibli: revista eletrônica 
de biblioteconomia e ciência da informação, Florianópolis/SC, Brasil, 1, 64–86. DOI: 10.5007/1518-
2924.2009v14nesp1p64. 

Lyman, S. M., & Scott, M. B. (2017). Territoriality: A neglected sociological dimension. In R. Gutman 
(Ed.). People and buildings (pp. 65-82). Routledge. 

Martín, V. D. (2021). La ruina como réplica: El instante protocontemporáneo (Doctoral dissertation). 
Universidad Complutense de Madrid. 

Olivier, L. (2011). The dark abyss of time: Archaeology and memory. AltaMira Press. 

Pink, S. (2015). Ethnography, co-design and emergence: Slow activism for sustainable design. Global 
Media Journal: Australian Edition, 9(2), 1-10. 

Pyburn, K. A. (2007). Archaeology as activism. In H. Silverman & F. Ruggles (Eds.), Cultural heritage 
and human rights (pp. 172-182). Springer. 

Sennett, R. (1994). Flesh and stone: The body and the city in Western civilization. Norton. 

Schiller, N. G. (2011). Scholar/activists and regimes of truth: Rethinking the divide between 
universities and the streets. Transforming Anthropology, 19(2), 162-164. 

Sousa, S. (2023). ‘Headless women in public art’: Migrant artivism and do-it-yourself practices in the 
city of Porto. DIY, Alternative Cultures & Society, 2(1), 46-59. 

Zimmerman, L. J., Singleton, C., & Welch, J. (2010). Activism and creating translational archaeology 
of homelessness. World Archaeology, 42(3), 443-454. 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula6  

https://doi.org/10.5688/ajpe7113
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula6


 

 

99 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

100 

 

 



 

 

101 

Alícia Medeiros 

Com a transição da Idade Média para a Moderna, o crescimento urbano tornou-se 

inevitável, intensificando-se com a Revolução Industrial. Esse processo trouxe novas 

dinâmicas e transformou as cidades, culminando no surgimento da metrópole e de 

um estilo de vida urbano. Nesse contexto, surgiu o flâneur, um personagem que 

observa e se encanta com a vida caótica das grandes cidades. O termo, de origem 

francesa (que poderia ser traduzido como "andarilho" ou até "vadio"), foi empregue 

por diversos autores, mas é frequentemente associado ao poeta francês Charles 

Baudelaire. Com as transformações de Paris no período do Segundo Império (Harvey, 

2008), a figura desse personagem poético, que vagueia pelas reformas urbanas e 

pelas multidões da cidade, passa a dominar os escritos de Baudelaire, revelando seu 

grande fascínio32 pela vida urbana. 

 

Figura 7.1. O personagem flâneur, em ilustração de Paul Gavarni, 1842. 
Fonte:https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosler-LeFlaneur.jpg  

 
32 Muitos outros autores também compartilharam do mesmo fascínio, não só em Paris, mas em outras cidades, 

como fez o norte-americano Edgar Allan Poe ao retratar Londres em seu conto de 1840 O homem das multidões 

(Jacques, 2012) 

 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosler-LeFlaneur.jpg


 

 

102 

A possibilidade de uma mulher também poder ser flâneur (Figura 7.1), no 

entanto, nunca se mostrou possível ao longo do séc. XIX e ainda hoje permanece em 

debate. Segundo Dreyer & McDowall, a posição das mulheres nas ruas públicas 

“sempre foi marginal, e suas experiências, limitadas e reguladas”, enquanto o 

homem continua livre ao transitar pelo espaço urbano. Assim, a “fla ̂neur feminina 

ou flâneuse continua a ser uma questão controversa, mesmo em tempos 

contemporâneos, onde as mulheres, em princípio, são percebidas como sendo livres 

de discriminação”33 (Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 33).  

Walter Benjamin define o flâneur como sendo o principal espectador urbano 

moderno, um detetive urbano e ao mesmo tempo um espectador romântico, uma 

pessoa alienada pelo capitalismo, a indústria e a metrópole que se sente 

completamente à vontade no espaço citadino (Benjamin, 1985).  É importante 

salientar que o flâneur de Baudelaire (séc XIX) não é qualquer pessoa do gênero 

masculino, que caminha pela cidade entre casa, trabalho e lazer. Tampouco é um 

turista, pois a “flânerie requer um conhecimento da cidade, e para Baudelaire o 

fla ̂neur só poderia ser um verdadeiro artista se conhecesse a cidade e como usá-la” 

(Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 31).  

Para a socióloga e acadêmica Janet Wolff, o flanêur do séc. XIX é 

“necessariamente masculino”, pois ele possui o “privilégio de passar despercebido”, 

e que o problema principal para as mulheres que ocupavam o espaço público na 

época era a colocação de um selo negativo do ‘não respeitável’ e sua associação 

como streetwalker34 (Wolff, 2008, p. 19), associadas às prostitutas ou mulheres da 

classe trabalhadora, julgadas como sendo pessoas sem valor moral. A impossibilidade 

da existência de uma flâneuse no séc. XIX se dá pois, na cidade, mulheres são vistas 

como parte da arquitetura urbana, algo a ser observado pelo flâneur, se tornando 

 
33 Esta colocação de Dreyer e McDowall é baseada em uma percepção popular de que, após a obtenção do sufrágio 

e da ascensão feminina no mercado de trabalho, as diferenças entre o gênero feminino e masculino já estariam 

eliminadas. 
34 Wolff usa o termo ‘streetwalker’, que, na língua inglesa, se traduz como ‘prostituta’ ou ‘aquela que solicita na rua’. 

Sendo que o termo ‘solicitation’ em inglês tem como um dos significados ‘oferecer sexo por dinheiro, geralmente 

em lugar público’. A sexualização deste termo também pode ser vista em outras línguas. O termo ‘vadio’, que 

originalmente denota uma pessoa que ‘vaga’ sem destino, no feminino da língua portuguesa (Brasil), vadia tem uma 

conotação insultuosa para mulheres, sendo usada como um sinônimo para trabalhadoras sexuais ou para mulheres 

que não seguem os dogmas morais impostos. Já em Espanhol, ‘fulano’ denota um homem qualquer, um ‘perdido’, 

já o feminino ‘fulana’ descreve uma mulher ‘perdida’, porém ‘sem dono’, também um sinônimo de ‘prostituta’. 



 

 

103 

assim, parte das mercadorias do espetáculo urbano35 (Elfriede Dreyer  & McDowall, 

2012, p. 33)36. Dada essa descrição do flâneur como um personagem alienado e imerso 

naquilo que viria a ser a cidade capitalista, James Donald coloca a questão: “para 

ser franco, por que diabos qualquer mulher desejaria ser um flâneur?”37 (Donald in 

Wolff, 2008, p. 18). 

Ora, culturalmente, a imagem do flâneur tem, ao longo dos anos, evoluído 

para a imagem de um personagem que não só se sente atraído pelo urbano e a vida 

citadina, mas um personagem que é tanto produto como consumidor deste espaço 

social. É o ato inevitável de estudo38 da metrópole e da sociedade que a habita. 

Talvez, se o flâneur também por acaso for um artista visual ou escritor, ele pode 

registrar esses pensamentos em imagens ou palavras (Wolff, 2008, p. 18). 

Podemos ver em publicações mais recentes uma tentativa de apropriação da 

palavra flâneuse (no feminino) para colocar a categoria ‘mulher’ em pé de igualdade 

com seu pronome masculino, flâneur. No livro “Flâneuse: Women Walk the City in 

Paris, New York, Tokyo, Venice, and London”, por exemplo, Lauren Elkin tenta 

resgatar escritoras e personagens conhecidas pelas suas andanças e explorações do 

ambiente urbano. Assim, George Sand, Jean Rhys, Virginia Woolf e outras autoras, 

artistas e personagens são analisadas neste ato da flanêrie no feminino, pois segundo 

Elkin, “sugerir que não poderia haver uma feminina do flâneur é limitar as formas 

como as mulheres interagiram com a cidade às formas como os homens interagem 

com a cidade.39”(Elkin, 2016, p.11) 

 
35 O conceito da ‘sociedade do espetáculo’ discutido por Guy Debord, é amplamente usado em debates sobre o 

urbano, o que não é de se admirar, inclusive pela sua atuação no Grupo Internacional Situacionista, sua crítica ao 

urbanismo e a apologia ao exercício da ‘deriva’. 
36 Se de fato esta associação negativa do corpo feminino e da feminilidade nos espaços públicos está 

ligada à ideia do trabalho sexual e às questões de classe do século XIX, ou se estaria ligada à subjugação da 

feminilidade como um todo que antecede este período, é difícil de se demarcar, mas a verdade é que a presença 

de mulheres no espaço público urbano do século XIX é invisível, ou marginal, e muitas destas características 

permanecem até hoje.  
37 “To put it bluntly, why on earth should any woman want to be a flâneur?” – tradução livre  
38 Enfim, o ato de flânerie se transforma em uma tentativa ideológica de pessoalizar o espaço social urbano e de 

assegurar que a observação passiva do indivíduo é adequada para o conhecimento da realidade social (Buck-Morss 

in Elfriede Dreyer  & McDowall, 2012, p. 32) 

39 “To suggest that there couldn’t be a female version of the flaneur is to limit the ways women have interacted 

with the city to the ways men have interacted with the city.” (Elkin, 2016, p. 11) – Tradução livre 



 

 

104 

 Segundo Elkin, portanto, a tentativa de apropriação da palavra flâneuse (no 

feminino), nada mais é do que a busca da igualdade na habitação do espaço público 

pelo gênero feminino. Uma busca por redefinir os cânones pelos quais é feita a leitura 

do espaço urbano.  

No entanto, apesar de eventualmente trazer à tona questões referentes às 

dificuldades que estas personagens e autoras enfrentaram em suas caminhadas, Elkin 

prefere, de forma global, ignorar estas questões (e suas origens) e parece 

simplesmente dizer ‘ando na rua, quero ser uma flâneuse, então o serei’. Esse 

posicionamento nada mais é do que a apropriação de um pensamento romântico e 

alienado já existente à volta deste personagem. No entanto, também é um 

pensamento muito enraizado em uma espécie de feminismo-branco-neoliberal que 

parece seguir à risca o cartaz estadunidense ‘We can do It’. Ora, a questão não é se 

mulheres gostam ou não de caminhar na rua, ou se o faziam e o fazem, mas sim como 

o fazem, em que condições e sob quais opressões.  

É, portanto, inevitável que esta tentativa de apropriação e redefinição de 

conceito ainda não tenha atingido uma plenitude para estas flâneuses em potencial. 

A cidade patriarcal ainda é muito dividida no que diz respeito ao gênero. A 

visibilidade do corpo feminino ou feminizado como objeto de consumo, ainda se 

encontra muito presente, tanto que o assédio sexual em espaços públicos, 

transportes, e espaços semi-públicos (como shoppings, galerias, lojas, etc), continua 

sendo um problema, e persiste como uma das pautas de lutas feministas.  

Marchas e manifestações feministas contra o assédio/violência de género (e a 

favor do direito à cidade), como a norte-americana Take Back The Night (anos 70), 

a canadense Slutwalk (2011) ou os Lanternaços brasileiros, são ações que têm usado 

do próprio caminhar como ferramenta de visibilização do assédio nas cidades como 

um problema de segurança pública. Mulheres e pessoas dissidentes de gênero negras, 

periféricas e imigrantes, principalmente, sofrem com a falta de infraestrutura 

urbana em seus bairros, o que aumenta a sensação de insegurança e medo de andar 

na rua. Mesmo para estas pessoas, que transitam na esfera pública entre trabalho e 

lazer (e não necessariamente praticam a flânerie de uma forma consciente), é 

evidente a percepção de que o espaço público urbano não é, de todo, igualitário. 



 

 

105 

Para mulheres e pessoas dissidentes de gênero que efetivamente desejam 

praticar a flânerie, é inevitável a sensação de insegurança40. Pode-se dizer, portanto, 

que a suposta flanêuse, pregada por Elkin, é impedida de conseguir atingir uma das 

premissas da flânerie: se sentir à vontade e se deixar levar na sua caminhada em 

espaço público. Ou seja, “yes, we can do it!”, mas em que condições? De que forma? 

Queremos nos alienar das problemáticas que atingem nossos corpos e os corpos de 

outrem?  

A flâneuse, então, ainda não é um personagem possível no que diz respeito a 

direitos de ocupação e errância nas cidades contemporâneas. Este personagem 

permanece em estado de utopia para diferentes pessoas que desejam incorporar esta 

atividade, e aqui questiono se sequer seria algo que deveríamos almejar.  

Não obstante, vemos que várias ativistas, artistas e mulheres em geral 

continuam a ocupar e caminhar no espaço público urbano, apesar destes obstáculos, 

vivem e resistem nas grandes metrópoles. Mas se não podemos chamá-las flanêuses, 

que termo seria possível para esta personagem urbana?  

O conceito de flânerie é um que, apesar de não muito popular, já está bem 

estabelecido nos campos das artes e nos espaços acadêmicos. Sendo assim, o 

personagem flâneur, não se limita apenas a uma pessoa que caminha, mas sim, a 

uma pessoa que caminha sob certas condições (ou privilégios) de desenvoltura, 

confiança e anonimidade. 

Já que a proposta é a redefinição dos cânones, seria um certo contrassenso 

até mesmo limitarmo-nos com os mesmos conceitos já estabelecidos e ignorar a 

realidade da violência sofrida por mulheres e outros corpos que não gozam dos 

mesmos privilégios do flâneur-homem-europeu-branco-cisgênero41. Como se auto 

 
40 No artigo The contemporary flâneuse, a artista e pesquisadora Helen Scalway fala sobre a visão da flâneuse ser 

um olhar complexo “envolvendo, para começar, a visão dos olhos na parte de trás da cabeça, a visão periférica (...) 

e um cálculo constante e mais distante de possíveis rotas de fuga.”(Scalway, 2008, p. 167). 
41 Aqui, não procuro demonizar o personagem flâneur por completo ou propor o não uso da palavra, no entanto 

gostaria de discutir como diversas identidades não têm acesso a privilégios intrínsecos desta persona, o que 

demonstra que o espaço público não é democrático e que as leituras românticas sobre a esfera pública enquanto 

um “espaço de todos” não refletem o estado no qual esta esfera se desenvolveu ao longo dos anos, assim como o 

seu estado atual.  



 

 

106 

definiria a prática de uma errante mulher? Como se auto definiriam as diferentes 

pessoas BIPOC42 que usam o caminhar como prática? 

Se mostra necessária, portanto, a discussão de uma ampliação de vocabulário 

que melhor descreva identidades (ou personagens) ligadas à prática da errância 

urbana que têm uma experiência ou prática que ultrapassa ao conceito de 

flâneur/flânerie já estabelecidos, algo que possa transformar a errância em uma 

prática mais plural.  Para iniciar a busca por um termo mais apropriado na definição 

da prática da errância urbana feminina, decidi que poderia tentar resgatar alguma 

referência cultural de luta feminista já existente e, de preferência, mais ‘atual’, 

algo que fugisse um pouco da percepção de flânerie associada ao século XIX43.  

Na tese “Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas cidades das 

mídias móveis: uma resistência poética à violência de gênero” (Medeiros, 2022) 

explorei a possibilidade ou sugestão do uso do termo rebel girl (música e termo 

popular no movimento punk riot grrrl dos anos 90) para iniciar44 uma discussão de 

uma prática de errância no feminino.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7.2. - Principais diferenças entre o personagem Flanêur e a personagem punk Rebel Girl. Imagem  original 

da comunicação "Rebel Girl: a collective alternative to the ‘flanêuse’?” apresentada durante a conferência KISMIF 

(Keep it Simple Make it Fast) em Julho de 2021. Imagem: Alicia Medeiros 

 
42  BIPOC – abreviação do inglês ‘Black, Indigenous and People of Color’. 
43 Houve também uma preocupação em buscar referências que fossem mais populares e não tão ligadas à academia 

ou a um certo eruditismo seletivo. Naturalmente, acabei por me concentrar no universo musical popular. 
44 Digo ‘iniciar’ pois acredito que nem todas as mulheres e pessoas socialmente feminizadas (em uma imensidão 

de pluralidades e realidades do ‘feminino’) poderão se identificar com este termo ou se verem representadas nesta 

definição. No entanto, encaro esta proposta como um pontapé inicial de uma possível discussão complexa e coletiva 

de vocabulários e identidades errantes. 



 

 

107 

Rebel Girl seria uma garota contestadora e combativa, que apesar das mazelas 

presentes nas cidades patriarcais, caminha de cabeça erguida e traz a revolução nos 

passos. Para esta mulher, caminhar e ocupar a cidade é um sinônimo de resistência 

política. Em suma, por que continuaríamos a querer ser flâneuses, passivas e 

alienadas pela cidade capitalista e patriarcal, se podemos ser garotas rebeldes e 

levar a cabo a revolução feminista? A Rebel Girl caminha pela revolução e incita as 

suas amigas a fazerem o mesmo. Ela não se importa se vai ser vista como fufa, puta, 

exagerada, escandalosa ou louca.  

Para mulheres e pessoas socialmente feminizadas, a prática artística através 

do caminhar está intrinsecamente ligada à vivência diária nos espaços. Vivência esta 

que está marcada por traumas de violência física e simbólica que acabam por criar 

gatilhos emocionais durante a prática ou, no mínimo, inspirar e informar esta prática 

de forma crítica. A consciência de que a cidade não é apenas um reflexo do 

‘espetáculo do capital’ (Debord, 1997), como diz a premissa situacionista, mas 

também um reflexo de espetáculos patriarcais, racistas, coloniais e hetero-cis 

normativos parece ser algo mais claro para as identidades que se vêem afetadas por 

estas forças que se autoalimentam e que foram base para a implementação e 

consolidação do espetáculo capitalista criticado por Debord.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 7.3. Páginas de zines feministas distribuídos durante o movimento Riot Girl. 
Fonte: http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-

feminismo.html  

 

Assim, a necessidade de se pluralizar as análises e narrativas urbanas, sejam 

estas através de ferramentas artísticas ou investigativas, se mostra necessária e 

http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html
http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html


 

 

108 

emergente. A concepção do conceito de Rebel Girl (aliada a outras possíveis 

identidades/personagens nômades não hegemônicos) em derivas, para além de uma 

alternativa ao conceito de flânerie, também poderia ser usada de forma coletiva, 

uma vez que muitas manifestações feministas também procuram ocupar o espaço 

urbano e questionam a cultura de violência de gênero45.  

A seguir, irei abordar algumas marchas feministas que tratam principalmente 

sobre a ocupação do espaço público, exemplos de manifestações feministas 

organizadas por diferentes rebel girls ao redor do mundo. 

A marcha Take Back the Night foi uma das primeiras46 a reclamar sobre violência de 

gênero em espaços públicos. Take Back the Night (TBTN) ganhou mais força nos 

Estados Unidos, no fim dos anos 70, principalmente em campus universitários, onde 

a incidência de violações era muito elevada, o que causava revolta uma vez que não 

havia resposta das instituições sobre tais violências. 

Figura 7.4 - Instalação/performance de Suzanne Lacy e Leslie Labowitz em uma marcha Take Back the 
Night (São Francisco, EUA, 1978) 

Fonte: https://www.suzannelacy.com/take-back-the-night-1978 

 
45 Inclusive, a relação da prática artística nestes eventos acontece com certa frequência, através de performances, 

códigos de vestimenta e instalações. 
46 É difícil dizer as suas origens com muita certeza, podendo ter se originado em 1877, na Inglaterra, ou ainda, 

segundo Finn Mackay, as marchas Take Back the Night (US) e Reclaim The Night (UK) foram ambas inspiradas em 

uma marcha organizada por mulheres em 1976 durante o International Tribunal on Crimes Against Women, na qual 

mulheres acenderam velas e marcharam pelas ruas pouco iluminadas de Bruxelas, sendo essa, segundo Mackay, a 

primeira marcha documentada de mulheres à noite (Mackay, 2014). 

F
i
g
u
r
a 
4
. 
I
n
s
t
a
l
a
ç
ã



 

 

109 

A marcha TBTN se foca, como o nome já diz, em conquistar ou reclamar o 

espaço urbano noturno como um espaço seguro para caminhar e ocupar. Muitas 

vezes, estes eventos são organizados em resposta a picos de violência contra 

mulheres ou a determinadas “medidas de segurança” colocadas por instituições 

durante o aumento destes ataques. Em meados dos anos 70, em Leeds (Inglaterra), 

por exemplo, após uma série de ataques à mulheres47, a polícia local decidiu instituir 

um toque de recolher para mulheres. Segundo Julie Bindel, escritora e ativista 

feminista inglesa, as mulheres ficaram furiosas, pois estavam sendo castigadas 

(através do toque de recolher) por serem alvos da violência masculina (Julie Bindel 

In Henson, 2020). 

Estas respostas das autoridades de segurança em relação à violência contra 

mulheres são atitudes embebidas de sexismo, e não é algo que ficou nos anos 70. Em 

Janeiro de 2011, em Toronto, um agente policial durante um fórum sobre segurança 

pública na Universidade de York, disse: “Disseram-me que não deveria dizer isso, 

mas as mulheres deveriam parar de se vestir como vagabundas para evitar serem 

vitimadas.”48 (Currans, 2017, p. 63). O comentário levantou revolta entre as alunas 

de York, que sentiram necessidade de organizar uma marcha contra o pensamento 

machista dos órgãos de segurança locais. A marcha foi então nomeada Slutwalk, e 

buscava questionar a culpabilização das vítimas de violência de género baseada em 

normas de comportamento e vestimenta. Assim, esta marcha acabou ficando 

conhecida pela vestimenta das suas participantes, que acabavam por usar roupas 

mais curtas e associadas à ideia coletiva de slutshaming49. 

 
47 Ver a minissérie The Ripper para saber mais sobre o caso.  
48 “I’ve been told I shouldn’t say this, but women should stop dressing like sluts to avoid being victimized.” – 

Tradução livre 
49 Desde o início, as Slutwalks foram criticadas por alguns grupos feministas pela sua abordagem de linguagem, 

como a reivindicação da palavra slut, e todo seu estereótipo visual e comportamental ligado à sexualidade feminina, 

pois a marcha estaria, segundo algumas feministas, fazendo um ‘desserviço’ ao feminismo e caindo em ‘armadilhas 

patriarcais’ de autosexualização de corpos feminizados.  No entanto, suas organizadoras acreditam que o uso da 

palavra slut é uma forma de empoderamento crítico pois é uma crítica “(...) sobre a política de poder que produz o 

significado com o qual o termo é imbuído” (Ratna Kapur em Currans, 2017, p. 66). Atualmente, slut é um termo que 

não só é usado de forma vulgar para identificar trabalhadoras sexuais, mas também um termo pejorativo para todas 

as mulheres em geral, baseado em aparências e comportamentos (sejam estes reais ou presumidos) que estariam, 

a partir de uma leitura machista, ligados à condutas sexuais reprováveis pela norma patriarcal. Todo esse significado 

é gerado dentro de uma cultura de submissão da sexualidade autônoma de mulheres. 



 

 

110 

Essa cultura de submissão, controle e violência contra mulheres e corpos 

feminizados é uma das principais origens da violência de gênero em espaços públicos, 

e a prática do slutshaming acaba por legitimar e normalizar este tipo de violência. 

Por isso, muitas marchas e manifestações se focam nesta temática. No entanto, 

outras manifestações também buscam criticar a infraestrutura de projetos urbanos.  

No Brasil, por exemplo, têm se realizado os chamados “Lanternaços”, marchas 

em bairros periféricos que reclamam da falta de iluminação e manutenção dos 

espaços públicos, para além de criticar também a falta de policiamento eficaz nestes 

bairros. Já foram organizados lanternaços em três estados brasileiros - Pernambuco, 

Rio Grande do Norte e São Paulo -, tentando pressionar o poder público a intervir. 

Em Heliópolis, bairro periférico de São Paulo, um lanternaço  realizado em 2014 

reviveu a discussão e luta por iluminação, e graças à mobilização das mulheres50, 

Heliópolis foi o primeiro bairro da América Latina a receber iluminação pública em 

LED (Ipiranga, 2015).  

Estas marchas são caminhadas que reclamam o espaço urbano para mulheres 

e corpos feminizados, a partir das experiências rotineiras de mulheres nas cidades. 

A aproximação da vida e da rotina com as artes e a resistência política é algo que 

também foi abordado pelo grupo Internacional Situacionista (IS), pois estes viam no 

espaço público urbano um campo de pesquisa e ação essencial para a revolução. É 

possível dizer que atualmente, o caminhar como prática artística tem atraído cada 

vez mais Rebel Girls para os ambientes públicos urbanos. Estas artistas têm, ao longo 

de sua práxis, constituído análises de um espaço urbano que, ao mesmo tempo hostil, 

apresenta outras possibilidades através da ocupação e da ação. A seguir, 

apresentarei algumas destas análises, a partir de uma série de entrevistas a artistas 

errantes.  

 

 

 
50 Em uma pesquisa realizada pela ActionAid com as moradoras do bairro, foi constatado que “(...) 40% das 

entrevistadas já desviaram o caminho porque ficaram com medo de passar por uma rua escura. Cem por cento 

delas disseram que a iluminação eficiente dá mais segurança.(...)”(Ipiranga, 2015). 

 



 

 

111 

Ao longo da investigação “Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas 

cidades das mídias móveis: uma resistência poética à violência de gênero” (Medeiros, 

2022) conversei com diversas artistas que enfrentaram questões relacionadas à 

violência de gênero em espaços públicos, ou que temem trabalhar nesta ambiência 

pela possibilidade de violência, a fim de perceber perspetivas sobre a prática, táticas 

e métodos que poderão traçar um atual estado desta práxis relacionada a um recorte 

de gênero. 

De facto, apesar das dificuldades, muitas artistas ainda se inspiram em 

movimentos e práticas artísticas (como a flânerie ou a deriva) para o 

desenvolvimento do seu próprio trabalho, mas não sem perceber que existe uma 

diferença em como um homem ou uma mulher conseguem abordar a ação, muitas 

vezes também se inspirando na prática de colegas.  

 A arquiteta e artista Maitê Lopes Bessa acredita que não há muito incentivo, 

mesmo a nível cultural, para que artistas mulheres se aventurem em espaço público, 

reforçando que mesmo práticas artísticas populares, como o graffiti, se mostram 

fortemente sexistas:  

Até o fazer graffiti (...) tinha um lance muito de 'se provar'. De ter a coragem de chegar em um 

lugar e fazer o seu 'trampo'. Então tem essa coisa que é muito do universo masculino, de 

provar sua virilidade, sua habilidade de alguma forma. Porque não é só chegar ali e pintar um 

desenho. É chegar em um lugar que você não conhece, não sabe quem é o dono daquele 

muro e você vai lá fazer um 'trampo' seu, sabe, sem permissão (...) (Maitê Lopes Bessa in 

Medeiros, 2022). 

No entanto, desde o seu o início, o graffiti sempre surgiu de um lugar de luta 

e manifesto, trazido para as paredes e ruas ao redor do mundo não só como uma 

expressão artística ou prova de coragem, mas principalmente como uma ação 

combativa e de denúncia de opressões e críticas ao status quo. Para o coletivo 

Mujeres Creando: “Grafitar é, portanto, algo muito sério, é uma ação onde 

colocamos o nosso corpo na luta histórica para transformar a nossa sociedade. Não 

colocamos um corpo heróico, nem um corpo militarizado, colocamos um corpo 

vulnerável, sensível, sensual, criativo, desarmado e não violento”(Creando, 2005, p. 

205).  



 

 

112 

De acordo com o coletivo, a luta trazida por mulheres latino-americanas, neste 

caso, nada se assemelha à ideia de luta física ou militar, muitas vezes conectada às 

questões patriarcais de força bruta e dominação de povos, identidades e territórios. 

É uma luta trazida justamente por um dos corpos mais vulneráveis a ocupar o espaço 

público. E é isso que leva o coletivo às ruas de La Paz, de acordo com uma das 

fundadoras, María Galindo: “(...) se trabalhamos na rua não é nem para moda, nem 

para fazer proselitismo. Trabalhamos na rua porque a rua é, na sociedade latino-

americana, na sociedade boliviana, um cenário histórico de revolução, rebelião e 

mudança social” (María Galindo in Art, 2013). 

Segundo a performer brasileira Guiga Maria, a aproximação da ação de 

mulheres em espaço público tem crescido no Brasil, justamente pelo fato de o país 

se mostrar um campo de batalha para corpos femininos ou feminizados:  

 (...) aqui no Brasil, o espaço público tem tido essa questão, de levar para a rua as pessoas que 

sofrem violência na rua, e eu não sei se os caras cis-héteros sentem isso, se eles sentem essa 

necessidade. Faz tempo que eu não vejo um cara assim (cis/hétero), que faz performance na 

rua... (Guiga Maria). 

Para muitas artistas, é difícil lidar com estas questões relacionadas ao espaço 

público, pois muitas vezes, uma mulher no espaço público, não consegue passar 

despercebida. A questão do medo que parece atravessar a prática, contudo, parece 

muitas vezes ser proveniente de uma vivência ‘fora’ da práxis artística51, estando 

mais ligada ao cotidiano. No entanto, isso parece depender do trabalho e da prática 

adotada por cada artista: uma caminhada para levantamento espacial e uma 

caminhada performática, por exemplo, podem gerar diferentes sentimentos. 

Algumas artistas relatam o fato de se sentirem ‘protegidas’ pelo próprio ato da 

performance em espaço público, por exemplo, uma vez que isso gera um 

‘estranhamento’ aos transeuntes. 

 
51 A experiência com violência de gênero pode, então, criar traumas que mais tarde podem afetar a prática artística 

neste mesmo ambiente. Muitas vezes, a violência experienciada ou a violência percebida como possibilidade tem 

uma consequência similar, ou seja, uma pessoa não precisa ter vivido uma experiência de violação ou violência física 

para saber (e temer) que a possibilidade de ser atacada é uma realidade. A própria socialização de gênero, enquanto 

mulher, traz um terror prévio do espaço público, independentemente da violência sofrida. E mesmo quando uma 

artista, através da prática, começa a se sentir mais à vontade no espaço público, a violência percebida através de 

notícias e acontecimentos locais rapidamente nos lembra de como uma mulher pode ser tratada em ambientes 

públicos. 



 

 

113 

 A prática artística em espaço público demanda um contacto com “o 

desconhecido e com desconhecidos”, como coloca a fotógrafa Maitê Lopes Bessa, 

pois estar ou interagir no espaço público enquanto uma identidade feminina pode 

parecer, dentro de uma sociedade patriarcal, como um ‘convite’ ou ‘abertura’ (na 

mente de um assediador). Esta percepção de perigo iminente é muito frustrante para 

artistas mulheres (ou outras identidades feminizadas), pois nunca sabemos o que de 

fato é um risco real, ou apenas uma sensação de perigo trazida por experiências 

traumáticas anteriores. Este sentimento cria uma espécie de receio antecipado, o 

que acaba por fazer com que muitos projetos de mulheres em espaço público, fiquem 

apenas no plano das ideias, constituindo assim uma espécie de autossabotagem: 

Eu sempre tive umas ideias, mas eu sempre me barro muito, por causa disso, por ter medo, 

por não saber o que pode acontecer (...) e eu acho que há muitas ideias (trabalhos artísticos) 

que mulheres têm e que nunca vão ser executadas, infelizmente (Guiga Maria in Medeiros, 

2022) 

Apesar de tudo, as artistas interessadas em trabalhar no espaço público 

persistem. Muitas desafiando o próprio medo e experimentando os seus limites e os 

limites do espaço no qual o trabalho está a ser desenvolvido. A maioria das artistas 

confessam adotar certas táticas para conseguir desenvolver o trabalho sem grandes 

complicações, recorrendo à ajuda de amigos ou colegas, muitas vezes desenvolvendo 

o trabalho de forma coletiva ao invés de individualmente, além de fazer uso de signos 

urbanos para passarem disfarçadas, como coletes refletores ou outros códigos que 

dão a entender que a intervenção que está sendo feita é ‘permitida’ ou faz parte de 

uma iniciativa institucional. 

No entanto, apesar destas estratégias, todas as artistas entrevistadas 

insistiram que uma plenitude do caminhar como prática artística para mulheres e 

pessoas feminizadas só será atingida através de mudanças culturais, sociais e 

políticas. Nesse sentido, continuar ocupando o espaço público, na condição feminina 

(assim como de algumas outras minorias), se configura como uma forma de 

resistência, e a arte que aborda estas questões no espaço público também tem o seu 

papel nesta luta, apesar de, obviamente, não ser a arte, por si só, que gerará 

mudança.   



 

 

114 

Embora algumas artistas reconheçam que a arte pode ter impacto sócio-

político, ainda que limitado a um nível micro ou local, aquelas que têm experiências 

práticas mais consistentes em espaços públicos tendem a não idealizar esse processo. 

Isso é relevante porque, além de desconstruir a visão da arte como principal motor 

de transformação social (uma perspectiva comum dentro do ambiente artístico), 

permite que as próprias artistas adotem uma abordagem mais interseccional. Assim, 

elas podem refletir sobre suas opressões e privilégios, questionando e 

experimentando diferentes aspectos de sua prática artística. A atuação de corpos 

não hegemônicos nesses espaços públicos tem o potencial de promover uma visão 

decolonial e crítica, que ultrapassa as discussões políticas sobre os espaços em si. 

Ela também aborda a forma como os corpos — vistos como públicos e, portanto, 

passíveis de violência dentro de uma lógica patriarcal, cis-heteronormativa e branca 

— são tratados. Dessa forma, a prática artística nesses contextos se transforma em 

uma espécie de ‘antropologia urbana’, porém realizada por aqueles mais vulneráveis 

e que melhor compreendem as dinâmicas de poder nas cidades. 

 Ao mesmo tempo em que se busca aqui uma maior clarificação sobre o ato de 

caminhar, analisando as dificuldades enfrentadas por mulheres, pessoas feminizadas 

e outros corpos não hegemônicos, é importante também criar representatividade 

nestas formas de ação artística, pois isso pode ajudar a criar narrativas de 

possibilidades de ação destes corpos na cidade, e desenvolver perspectivas não 

romantizadas de leituras do espaço público urbano. 

 Assim, a proposta de criação de novos personagens que caminham, como foi 

aqui sugerido com a ideia da Rebel Girl (ou como é colocada pelo coletivo Mujeres 

Creando através do termo Agitadoras Callejeras) não busca uma elevação desta como 

um ideal, mas sim uma possibilidade de novos interlocutores e narrativas urbanas, 

criando assim análises e ações urbanas mais plurais.  

 

 

 

 



 

 

115 

Art, T. M. o. C. (2013). Global Street Art - Mujeres Creando - Art in the Streets - MOCAtv. Youtube: 
MOCA. 

Benjamin, W. (1985). Charles Baudelaire: A lyric poet in the era of high capitalism. Verso. 

Creando, M. (2005). La virgen de los deseos. Tinta Limón. 

Currans, E. (2017). Marching dykes, liberated sluts, and concerned mothers: Women Transforming 
Public Space. University of Illinois Press. 

Debord, G. (1997). A sociedade do Espetáculo - Comentários sobre a sociedade do espetáculo. 
Contraponto Editora LTDA. 

Elfriede Dreyer, & McDowall, E. (2012). Imagining the flâneur as a woman. Communicatio: South 
African Journal for Communication Theory and Research, 38(1), 30-44.  

Elkin, L. (2016). Flâneuse: Women Walk the City in Paris, New York, Tokyo, Venice, and London. 
London: Chatto & Windus. 

Harvey, D. (2008). The Right To The City. New Left Review(53), 23-40. Retrieved from 
http://newleftreview.org/II/53/david-harvey-the-right-to-the-city 

J. V. Ellena Wood (Director). (2020). "Reclaim the Night" [Television series episode]. In Henson, K. 
(Executive producer), The Ripper (TV series). England. 

Ipiranga, P. d. (2015). Heliópolis é o primeiro bairro da América Latina a receber iluminação LED 
Portal do Ipiranga. Retrieved from 
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-
latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34 

Jacques, P. B. (2012). Elogio aos Errantes. EDUFBA. 

Mackay, F. (2014). Mapping the Routes: An exploration of charges of racism made against the 1970s 
UK Reclaim the Night marches. Women's Studies International Forum, 44, 46-54.  

Medeiros, A. (2022). Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas cidades das mídias 
móveis: uma resistência poética à violência de gênero. Universidade do Porto.  

Scalway, H. (2008). The contemporary flâneuse. In A. D. S. T. McDonough (Ed.). The Invisible 
Flâneuse? Gender, Public Space and Visual Culture in Nineteenth Century. Manchester University 
Press. 

Wolff, J. (2008). Gender and the haunting of cities (or the retirement of the flâneur). In A. D. S. T. 
McDonough (Ed.). The Invisible Flâneuse?: Gender, Public Space and Visual Culture in 
Nineteenth Century Paris Manchester: Manchester University Press. 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula7   

http://newleftreview.org/II/53/david-harvey-the-right-to-the-city
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula7


 

 

116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

117 



 

 

118 

Bete Esteves 

Na noite profunda e escura da alma, são sempre três horas da madrugada. 

-  F. Scott Fitzgerald 

Três da manhã. 

A provocação atravessa o labiríntico do edifício.  

As guardiãs da torre – em vigília durante incontáveis séculos – protegem e convocam 

a criação do círculo mágico. Ouvem-se rumores da exigência diária: sonhar, construir 

um túnel, abrir fresta ou alguma saída por dentro da clausura. Na opacidade aparente 

da torre, ao redor da espiral do Conhecimento, em torno da qual se desenvolve o 

encadeamento inelutável da duração, milhões de personagens saídos dos 

incomensuráveis livros, aproximam-se de Armanda Passos e demais convidados. 

As luzes se apagam. Todos, no entanto, seguimos o rito: encontrar na 

escuridão alianças com o sensível, com a valorização da experiência para além de 

formas lineares de conhecimento. 

A intervenção parte de dois textos. O primeiro escrito por Isabel Leite a 

respeito de dois desenhos sobre tela, doados por Armanda Passos à Faculdade de 

Letras por ocasião do 1º centenário da Universidade do Porto. No texto fabulatório 

de Isabel, as personagens de Armanda enchem o espaço simultaneamente de luz e 

de mistério. O segundo texto – localizado na parede da mesma Biblioteca –, tem como 

mote a importância da leitura e do conhecimento, vinculando-o ao sagrado. Um tipo 

de ascese que remete a ideias presentes no iluminismo, na catequização, no 

idealismo, na colonização e nas formas sistêmicas do saber como centro do 

conhecimento. 

A escuridão adensa véus de assombro, mistério, dúvida, curiosidade, 

imaginário, certamente, mas, não sacode, também, o instinto, a intuição, as 

percepções, os sentidos, as sensações? A intervenção Fechar os olhos para ver melhor 

revira os textos mencionados e aposta numa conversa no e com o escuro, e 



 

 

119 

testemunha a possível claridade que surge daí. Acredita na sombra como aspecto que 

sublinha o conhecimento do grau invariante da vida. Talvez, arriscar encarnar 

emoções pouco visitadas, alavancadas pelo eclipse, possa ser também uma forma 

digna de aquisição de conhecimento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula8  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula8


 

 

120 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

122 

Simone Amorim 

O verdadeiro salto consiste em introduzir na existência a invenção 

Frantz Fanon 

Isolado de seu contexto, o aforismo que serve de título a este texto (fragmento 

emprestado de um texto da própria Beatriz, Possibilidade em dias de destruição 52) 

revela apenas uma parte do conjunto riquíssimo de ideias ousadas daquela que foi 

uma das grandes intelectuais do pensamento social brasileiro, no século XX. Maria 

Beatriz Nascimento, artífice de ideias profundamente necessárias, é uma referência 

no tocante à complexificação do entendimento do quilombo enquanto território 

físico e existencial. A sua obra atravessa o binômio ‘mulher’ e ‘território’ como 

quem desafia a construção de uma poética inédita do desterritorializar-

se/reterritorializar-se. Ao historicizar a passagem do conceito de quilombo de lugar 

físico a um princípio ideológico, engatilha novamente o caráter desestabilizador da 

organização de uma resistência aos sistemas de opressão.  

Os quilombos eram frinchas no modelo escravagista, uma instabilidade 

inerente. E a extrapolação de sua forma-organizativa a um símbolo de resistência, 

concretizada no modo de uma historiografia insurgente, consolida a ideia da utopia 

enquanto disciplina, no imaginário de um conjunto de pessoas desumanizadas pela 

colonialidade, atualizada nas estratégias contemporâneas do modelo capitalista de 

organização das sociedades.  

Parte do trabalho de Beatriz, abruptamente interrompido pela sua partida 

prematura, reconstitui o papel histórico feminino no conjunto das lutas de resistência 

- inclusive a partir daquilo que entendia como estratégico: inter-relacionar 

 
52 Nascimento, 2018. 



 

 

123 

disciplinas em favor de uma historiografia de tipo novo. Na visão da historiadora, a 

forma quilombo remete a agrupamento, organização, distribuição e afeto: disciplina 

necessária em contexto de luta, mas especialmente perigosa em contexto de paz. 

São muitos e potentes os atravessamentos evocados no pensamento dessa voz 

atlântica, e resgatar as ideias de Beatriz Nascimento, na ocasião em que se assinalam 

os 35 anos de uma das suas obras mais reconhecidas - Orí - , é uma homenagem, e 

um lembrete, de que a palavra, a escrita e o pensamento crítico são armas 

importantes na luta feminista antissistema. 

Beatriz foi vítima de um feminicídio e é importante dedicar este texto a todas 

as vítimas dessa doença sociopolítica que assola o mundo todo na atualidade. Essa 

doença é uma ferida aberta pela necropolítica capitalista de reprodução da vida, que 

consome corpos e mentes como se mercadorias fossem, e não admite a possibilidade 

de outro registro senão a acumulação e a aniquilação do outro enquanto 

subjetividade total. Beatriz Nascimento, mulher, negra, historiadora, ativista e 

intelectual teve seu nome incluído no livro de heróis e heroínas da Pátria em 2023 - 

por meio da Lei 14.712/2023 - o documento que registra o nome dos brasileiros e 

brasileiras que se dedicaram de forma exemplar e heroica ao país. Seu legado e sua 

existência jamais serão esquecidos enquanto o movimento de todas nós continuar 

reverberando as suas ideias. 

Uma parte significativa da pesquisa de Beatriz Nascimento consistiu em escovar a 

História a contrapelo, decompor partes de uma história forjada na grande escuridão 

para reposicionar elementos cruciais ao entendimento da inflexão negra no 

continente americano. Como uma metáfora de si, uma historiografia insurgente traz 

elementos que, ao recompor uma narrativa fraturada, movimentam a engrenagem 

do presente em direção à complexificação das (r)existências negras. O engajamento 

na recomposição crítica do passado permite a abertura de novas possibilidades no 

presente. Nessa epistemologia, só existe o passado e é ele a energia vital do 

presente.  

Por norma, as definições oficiais já trazem originalmente a violência 

semiótica, de estabilização de algo que nem sempre deveria estar cristalizado, como 



 

 

124 

se ali não houvesse margem para leituras outras. O primeiro ato do projeto científico-

político de Beatriz Nascimento consistiu em questionar a definição oficial que o 

império impôs sobre o quilombo: 

Toda habitação de negros fugidos que passem de cinco, em parte desprovida, ainda que não 

tenham ranchos levantados nem se achem pilões neles”. Essa definição, da Consulta do 

Conselho Ultramarino de 2 de dezembro de 1740, influencia sobremodo o conhecimento que 

nos chegou até hoje. (Nascimento, 2021, p.112) 

E se essa definição não lhe pareceu suficientemente apropriada, tampouco as 

reconstituições históricas posteriores recompuseram o mosaico de forma adequada; 

por muito que buscassem inserir novas camadas ao fenômeno, tropeçaram em ruínas 

coloniais:  

Os escravos rebeldes que não queriam aceitar a escravidão fugiam para a mata virgem, nela 

acabavam formando aldeias do tipo que haviam deixado na África, escolhiam chefes e “viviam 

mais ou menos à moda primitiva”. Estes aldeamentos […], no século XVII, chamavam-se de 

quilombos. (Nascimento, 2021, p.110) 

A ideia de uma “vida primitiva” é absolutamente inadequada ao modo de vida 

africano do século XV ou XVI, haja visto o interesse europeu na importação do 

conhecimento africano e indígena para o cultivo da terra em território americano. 

Era preciso continuar reunindo elementos que permitissem complexificar a leitura 

da História, até ser possível aproximá-la da totalidade da experiência histórica dos 

quilombos. Nesse sentido, a despeito das leituras anteriores, Beatriz apresenta a 

contradição da tentativa de homogeneização e do saudosismo de uma vida anterior 

supostamente desprovida das nuances próprias de cada nação africana trazida para 

a América: 

Vivendo ainda sob o regime escravista oficial, o quilombo ou seus correlatos são tentativas 

vitoriosas de reação ideológica, social, político-militar sem nenhum romantismo irresponsável. 

Muito menos a fuga para o mato tem o caráter de vida ociosa em contato com a natureza, 

com base numa liberdade idealizada e na saudade da pátria antiga. (Nascimento, 2021, p.130) 

Todas as vezes em que a História é interpelada, põe a nu uma instabilidade de 

ideologias artificialmente estabilizadas. É neste momento que Beatriz propõe um 

resgate daquilo que realmente representou o quilombo na História do Brasil - uma 

ameaça. E aí reside sua força:  

 



 

 

125 

   

Podemos mesmo afirmar que esses quilombos são o primeiro momento da nossa história, em 

que o Brasil se identifica como Estado centralizado. (...) Tanto no século XVIII quanto no século 

XIX, a instituição procede como frinchas no sistema — muitas vezes convivendo com ele 

pacificamente — que ao serem vistas globalmente, ou seja, em todo o espaço territorial e em 

todo o tempo histórico, traduziam uma instabilidade inerente ao sistema escravagista. 

(Nascimento, 2021, p.161) 

Compreender a história como uma arena de disputa ideológica e não se 

conformar com uma narrativa que nos rouba a possibilidade de reconstituir 

elementos que forjaram a complexidade das humanidades negras nas américas, 

catapultou a dimensão do trabalho de Beatriz Nascimento diretamente para a luta 

política do movimento negro brasileiro do século XX.  

É no contexto dessa crítica que, em 1970, é fundado Movimento Negro 

Unificado, reunindo figuras históricas do pensamento social brasileiro no esforço de 

assumir o discurso sobre si e sobre o país. Na visão de Beatriz: 

Foi a retórica do quilombo, sua análise como sistema alternativo, que serviu de símbolo 

principal para a trajetória desse movimento. Chamamos isso de correção da nacionalidade. A 

ausência de cidadania plena, de canais reivindicatórios eficazes, a fragilidade de uma 

consciência brasileira do povo, tudo isso implicou uma rejeição do que era considerado 

nacional e dirigiu o movimento para a identificação da historicidade heroica do passado. (...) 

Quilombo passou a ser sinônimo de povo negro, sinônimo de comportamento do negro e 

esperança para uma melhor sociedade. Passou a ser sede interior e exterior de todas as formas 

de resistência cultural. (2021, p.166) 

Na medida em que reúne mais elementos que possibilitam a interpelação da 

história e consequente reconstituição de fenômenos sociais complexos, tanto mais 

armas estarão ao serviço da luta política contra as desigualdades estruturantes da 

sociedade brasileira. É preciso toda uma disciplina teórico-política para restaurar 

essa fratura original que, por séculos, posicionou a questão quilombola apenas pela 

lente do império, desconsiderando o acúmulo crítico de uma parcela significativa da 

população brasileira. 

 

 

 



 

 

126 

Na medida em que trabalhava cada elemento de um grande mosaico de peças 

dispersas nas duas partes do Atlântico, Beatriz encontra naquele oceano a 

epistemologia fundacional da existência social de uma coletividade na sociedade 

brasileira. A ideia do Atlântico como território originário demanda o entendimento 

de subjetividades forjadas na grande fratura, mas fortalecidas pela componente 

diversa de seus elementos, assim como adversa foi a grande travessia até o 

entendimento de um grupo de indivíduos como territórios existenciais, espaço-corpo 

de uma outra forma de vida na sociedade brasileira. 

O Atlântico como identidade aporta a componente do entrelugar, da rota, 

como território de criação e pertencimento. São de Paul Gilroy (2001) as formulações 

sobre o Atlântico como um espaço da possibilidade de outras fabulações. Para o 

sociólogo inglês, as culturas do Atlântico negro:  

especificam formas estéticas e contra estéticas e uma distinta dramaturgia da recordação que 

caracteristicamente separam a genealogia da geografia, e o ato de lidar com o de pertencer. 

Tais culturas da consolação são significativas em si mesmas, mas também estão carregadas e 

contrapostas a uma sombra: a consciência oculta e dissidente de um mundo transfigurado 

que tem sido ritual e sistematicamente conjurado por pessoas que agem em conjunto, e se 

abastecem com a energia fornecida por uma comunidade mais substantivamente democrática 

do que a raça jamais permitirá existir (p.13)  

A ideia de sermos criaturas atlânticas está presente nas epistemologias 

desenvolvidas por muitos grupos no continente – e é nela que reside a especulação 

do entre-lugar daquela identidade que é ela própria território e ocupação. Para onde 

quer que sejamos desterritorializados, construiremos uma tecnologia de 

reterritorialização ancestral porque, como bem mencionou Gilroy, somos aqueles 

que “se abastecem com a energia fornecida pela comunidade”. Essa existência 

atlântica (Nascimento, 2018), amefricana/ladina (González, 2018), da fronteira 

(Anzaldúa, 2016), é um patrimônio criado pela força daqueles que compreenderam 

desde muito cedo que a força reside no coletivo e na experiência coordenada da 

resistência.  



 

 

127 

Para Beatriz, o quilombo é aquele espaço geográfico onde se tem a sensação 

de oceano (Nascimento, 2018, p.336). Nele, a relação é mais importante que o ser, 

porque o ser é o estar, é o permanecer. Desenvolvemos o entendimento de que somos 

partes de uma ancestralidade complexa, forjada na luta, mas que tem a festa como 

utopia; fragmentada, mas que sabe reconstruir as suas partes e constituir novas 

totalidades. A acomodação das identidades negras em uma totalidade atlântica 

extrapola a soma das partes para criar um novo elemento na história social do 

território que se convencionou chamar americano. Somos fruto de um amálgama de 

tradições e conhecimentos que juntos transformaram profundamente aquele pedaço 

de terra do outro lado do oceano. 

Um território existencial que se desloca no espaço é uma potência, porque 

traz em si a subjetividade da experiência histórica da origem e a força da autonomia 

em relação à adversidade do espaço de chegada. Foi necessária muita disciplina para 

a garantia da sobrevivência, do contrário já teriam desaparecido da terra. Não é 

possível desterritorializar quem se reconhece atlântica porque a matéria de que 

somos feitas é fluida, movente. Esses elementos conferem a força necessária à 

resistência e à possibilidade da fabulação da utopia enquanto disciplina. Sem esse 

componente, um conjunto de pessoas excluídas da modernidade já teria 

desaparecido, no entanto, resistem.  

A importância do desenvolvimento dessa abstração tornou possível, muitos 

séculos depois, a reconstrução de utopias de resistência no Brasil. Elas se fizeram 

ouvir no mundo todo, seja por meio do movimento negro, seja por meio da 

organização de trabalhadores periféricos, seja pela persistência das mulheres que, 

mesmo tendo a sua existência constantemente ameaçada, continuaram e continuam 

dedicando suas vidas à reconciliação da história com o compromisso da política. 

No ensaio Acerca da consciência racial (Nascimento, 2022, p.179), escrito 

provavelmente entre a segunda metade dos anos 1970 e o início da década seguinte, 

Beatriz nos apresenta Jurema, uma personagem marcante daquilo que viria a se 

configurar como um ponto de ruptura na sua vida, antecipando no Brasil um debate 



 

 

128 

que se fortaleceria apenas muitas décadas depois. A autora relembra que certa vez, 

ao se recusar: 

entrar pela entrada de serviço de um edifício, o porteiro justificou a atitude que tomara (quis 

me obrigar a entrar), dizendo que não adivinhava se eu era empregada doméstica ou amiga 

da pessoa a quem ia visitar. Do mesmo modo, na infância, a pessoa que levantou meu vestido 

justificou que não adivinhava se eu era menino ou menina, por causa do meu cabelo 

encarapinhado. Do mesmo modo, a professora não adivinhava que eu era uma das melhores 

alunas da escola e que tinha os mesmos direitos das crianças brancas nas mesmas condições 

(Nascimento, 2022, p.188)  

Este talvez seja um dos textos nos quais Beatriz mais se escancara 

publicamente entre todos que compõem o conjunto de sua obra - o que é muito 

difícil, em se tratando da sua prolífica produção. Beatriz é uma intelectual pública 

com vasta publicação na comunicação social brasileira, marca do seu ativismo e a 

atividade intelectual orgânica no seio do movimento negro, ainda que no contexto 

da ditadura empresarial-militar que o país vivia. Trata-se de um texto brilhante, 

íntimo, potente, desafortunadamente atual. Ele é o expoente máximo do feminismo 

de alguém que soube, com astúcia, antecipar o debate sobre as camadas sobrepostas 

de exclusão forjadas para alguns corpos determinados a ficarem pelo caminho. 

Beatriz Nascimento não se dedicou ao estudo aprofundado sobre a situação da 

mulher na sociedade brasileira de seu tempo, tampouco se ocupou em 

teorizar/historicizar os movimentos das mulheres no Brasil ou no mundo naqueles 

anos. Mas, inúmeras vezes, debruçou-se com profícua assertividade em temas que, 

direta ou indiretamente, relacionam-se com as desigualdades de oportunidades que 

fazem com que a alguns lhes seja negada a possibilidade de um uma existência digna. 

Era neste registro que ela e algumas outras mulheres do movimento negro brasileiro 

levantaram suas vozes e deram as suas vidas para que uma reflexão incômoda 

pudesse começar a ser feita no país.  

Em recente reflexão acerca do conjunto da militância de sua mãe, Bethânia 

Nascimento Gomes (2023, p. 358-361), é relembrada a ocasião em que Beatriz foi 

presa pelos militares. Assim como ocorreu nas famílias de outros intelectuais do 

período, a sua também se aterrorizou com o que podia acontecer na eventualidade 

de que estes viessem à sua casa e encontrassem o material de trabalho da 



 

 

129 

historiadora e ativista - fundadora do grupo de pesquisas André Rebouças e prolífica 

produtora de conteúdo sobre o movimento negro no Brasil.  

Beatriz foi salva porque vivia em um bairro do subúrbio do Rio de Janeiro e a 

polícia jamais pensaria que naquele lugar alguém frequentasse a universidade. 

Sequer cogitaram a possibilidade de que, naquela periferia negra e de trabalhadores 

pobres, pudesse emergir uma intelectual da estatura de Beatriz. A esse 

acontecimento, Bethânia vincula a razão de porque raramente os negros, ainda que 

ativistas, dedicam-se a uma reflexão crítica aprofundada sobre a ditadura 

empresarial-militar brasileira: porque nestes territórios, e para estas pessoas, a 

ditadura não acabou de fato, porque eles nunca deixaram de estar sob risco (p.360). 

O feminismo de Beatriz não é sobre ou para as mulheres, mas antes, e 

sobretudo contra as desigualdades sociais presentes na sociedade brasileira racista, 

patriarcal e ainda então exploradora das classes trabalhadoras. Beatriz foi a primeira 

militante do movimento negro a receber um convite para visitar um país africano, 

em uma época na qual o trânsito internacional de militantes e intelectuais negros 

não era frequente em função da ditadura brasileira (1964 - 1985), que criava uma 

série de obstáculos para a realização desse tipo de viagens. Não está desvinculada 

desse pioneirismo e atuação a constatação da ativista e filósofa marxista americana 

Angela Davis, que, em 2023, em visita ao Brasil, declarou que Lélia González e 

Beatriz Nascimento foram as fundadoras do feminismo negro no mundo - um 

movimento político que, segundo ela, nasceu no Brasil.   

De volta ao ensaio referido no início desta seção, finalizo este texto com a voz 

atlântica de Beatriz (2022, p.188) à Jurema. É quase possível imaginar o seu jeito 

enérgico, e ao mesmo tempo calmo e grande como o mar: “eles não sabem que você 

um dia me disse - continue. Eu continuei (...) de onde você estiver, fazendo das tuas 

palavras as minhas: “Não deixe que façam isso connosco!”.  

A luta continua 

A luta continua porque estou farto da fome 

A luta continua porque estou farto da miséria 

A luta continua porque estou farto de calúnia 

A luta continua porque estou farto de ser estúpido 

Há quinhentos anos que sou analfabeto 

Não sou ninguém 



 

 

130 

Não tenho fome 

Há quinhentos anos que sou rapaz 

Mesmo aos cem anos 

Há quinhentos anos que sou espancado 

Há quinhentos anos que sou esborrachado 

O meu pai chama-se rapaz 

A minha mãe ó Maria 

O nome da minha irmã é rapariga 

A luta continua porque estou farto da fé e do Império 

Das civilizações ocidentais 

Das religiões hipócritas 

Estou farto de ser sub-homem 

Estou farto de ser ignorante e ignorado 

A luta continua porque estou farto de esperar 

Estou farto das migalhas 

A minha terra tem maná, leite e mel e não como 

Tenho fome de séculos 

Já não suporto os ladrões do meu pão 

Já não suporto os ladrões da minha força 

Já não suporto os ladrões das minhas riquezas 

Ainda ontem na minha rua alguém pedia esmola 

A luta continua porque do oceano ao leste 

A quitandeira ainda grita: laranja, laranja minha senhora 

A lavadeira ainda diz: bom dia minha senhora 

A luta continua…(Beatriz Nascimento: Uma história feita por mãos negras, p.191) 

Anzaldúa, G. (2016). Borderlands/La frontera: La nueva mestiza. Capitán Swing. 

Gilroy, P. (2001). O Atlântico Negro: Modernidade e dupla consciência. Editora 34. 

Gomes, B. N. F., Davies, A., & Smith, A. A. (Eds.). (2023). The dialectic is in the sea: The Black radical 
thought of Beatriz Nascimento. Princeton University Press. 

González, L. (2018). Primavera para as rosas negras. Diáspora Africana. 

Nascimento, M. B. (2018). Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: Possibilidades nos dias de 
destruição. Diáspora Africana. 

Nascimento, M. B. (2021). Ratts, A. (Org.). Beatriz Nascimento: Uma história feita por mãos negras. 
Zahar. 

Nascimento, M. B. (2022). Ratts, A. (Org.). O negro visto por ele mesmo. Ubu. 

Ratts, A. (2006). Eu sou atlântica: Sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. Imprensa Oficial; 
Instituto Kuanza. 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula9  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula9


 

 

131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

132 

 



 

 

133 

Paula Guerra 

Aline Maia de Freitas 

Edilara Lima Pacheco 

O corpo, sendo um suporte de sentidos, assume a responsabilidade de retratar um 

espaço social (Guerra, 2017), além de possuir a capacidade de emergir como um 

lugar de subversão e de resistência face a esse mesmo espaço social que, 

frequentemente, é imposto imperativamente (Guerra, 2021). O mais belo objeto de 

consumo (Baudrillard, 1991) é o corpo. A prova disto é por estar omnipresente na 

publicidade, na moda, na cultura de massas, tornando-se num objeto de salvação. A 

moda reflete o poder das existências entre o corpo, a sua relação com as coisas 

materiais e as relações sociais: “na sociedade capitalista, o estatuto geral da 

propriedade privada aplica-se igualmente ao corpo” (Baudrillard, 1991, p.136). Na 

verdade, o corpo está omnipresente na vida e na teoria social.  

Desde os primórdios da humanidade, as vestimentas e os acessórios têm sido 

utilizados como forma de expressão e de identidade, e é por meio do estudo dessa 

evolução que se torna possível compreender melhor a complexidade do ser humano 

e da sociedade em que vivemos atualmente. Durante o século XX, a moda refletiu 

intensamente as transformações sociais e políticas que ocorriam ao redor do mundo 

(Guerra & Figueredo, 2019). A definição de moda, além de ser ampla, abrange muito 

mais do que exclusivamente roupas e acessórios, pois também engloba 

comportamentos, estilo de vida, valores culturais e até mesmo revoluções sociais 

(Guerra, 2019, 2022).   

A influência de movimentos como o feminismo, os direitos civis e as revoluções 

culturais pôde ser observada nas roupas e acessórios, que passaram a expressar a 



 

 

134 

busca por igualdade, liberdade e diversidade (Ribeiro, 2020). Além disso, a moda 

também refletiu mudanças políticas, como guerras e movimentos de independência, 

influenciando o modo como as pessoas se vestiam e se identificavam com os 

acontecimentos históricos de sua época (Alonso, 2023; Moreira, 2021; Trápaga, 

2020). A discussão em torno dos novos padrões e designações no mundo da moda, 

vertente que guia e influencia socialmente ao que é mais moderno e mais belo, é 

uma temática relevante para análise, pois permitirá observar a reconstrução dos 

padrões sociais em torno do corpo e da moda, a representatividade que a mesma 

proporciona e o impacto que detém no consumo e dinâmicas de integração e inclusão 

social (Gama, 2016).  

“O corpo é a interface entre o social e o individual, a natureza e a cultura, o 

psicológico e o simbólico" (Le Breton, 2003: 97). Como um aspeto da natureza, o 

corpo costumava ser governado de uma maneira fundamental por processos apenas 

marginalmente sujeitos à intervenção humana (Wittmann, 2019). No corpo está 

inscrita uma multiplicidade de construções que um agente concretiza ao longo da sua 

trajetória de vida, consequente da posição em que ocupa no espaço social e de onde 

exprime a sua vontade de o transformar ou de o conservar (Guerra, 2017). O retrato 

mediático do corpo tem poder de estabelecer conexões de identificação, em suas 

formas, cores, tamanhos, expressões e representações. Por isso, quando 

consideramos a forma como os média retratam o corpo, especialmente em relação 

ao peso e à imagem corporal, é possível entender a relevância deste assunto.  

Foucault aborda a análise do corpo no contexto mediático, sob uma complexa 

intersecção entre poder, representação e identidade, sendo um importante ponto de 

partida para a discussão de como a interpretação crítica influencia a experiência 

corporal em relação às imagens mediáticas (Foucault & Deleuze, 1979). A 

representação do corpo não pode ser dissociada das lógicas culturais que a 

sustentam, devido a isso a importância de se compreender as interações afetivas com 

as imagens e como estas moldam a perceção do corpo. A glamourização dos corpos, 

bem como as práticas disciplinares, moldam a subjetividade contemporânea (Franco, 

2017). A produção de indivíduos normalizados às tecnologias de poder, mesmo que 



 

 

135 

evoluam, continuam a restringir a autonomia e a liberdade dos sujeitos. O processo 

de transição do controle corporal ilustra como o corpo se torna um alvo de correção 

penal, refletindo as dinâmicas de poder que permeiam a sociedade. A construção do 

corpo na mídia e as relações de poder que o permeiam, enfatizam a relevância da 

compreensão das práticas disciplinares e das representações sociais (Foucault & 

Deleuze, 1979). Os processos de interpretação sob o olhar do outro influenciam na 

perceção das imagens no corpo (Kyrölä, 2016). Sob uma forma específica, a 

interpretação corporal tem a capacidade de orientar em relação às imagens, 

refletindo sobre a complexidade das interações entre o corpo e a mídia.  

Ao abranger um contexto feminista pós-estruturalista, Kyrölä destaca que não 

é possível simplesmente transcender as lógicas culturais de representação que 

moldam nossas vivências corporais (Kyrölä, 2016). Ao analisar as abordagens teóricas 

que Kyrölä explora e o impacto emocional que as imagens de corpos gordos têm na 

audiência, a autora provoca uma reflexão sobre as normas sociais e os padrões de 

beleza que são perpetuados pela média (Kyrölä, 2016). Isso nos leva a questionar 

como essas representações não apenas moldam a autoimagem, mas também afetam 

a forma como os indivíduos se relacionam com seus próprios corpos e com os corpos 

dos outros. Neste aspecto, a docilidade expressa, através do corpo, não apenas que 

há uma aceitação passiva das normas e controles impostos, mas também que há um 

espaço para a resistência que emerge quando as estruturas de poder são 

questionadas (Beheshti & Shafieyan, 2016). Essa perspetiva é crucial para 

compreender a complexidade das interações entre poder e corpo na sociedade 

contemporânea. 

A visibilidade do corpo é intrinsecamente ligada a três aspetos do poder 

disciplinar: observação, julgamento normalizador e exame do corpo (Purdy, 2016). 

Através desses mecanismos, a identidade sexual é não apenas definida, mas também 

amarrada ao corpo, implicando que a sexualidade deve ser compreendida em relação 

às normas estabelecidas por discursos sociais. Assim, o corpo feminino é não apenas 

um objeto de observação, mas também um campo de batalha onde as normas de 

gênero são negociadas e reforçadas. Foucault identifica o corpo como um local 

central onde o poder é exercido (Rodrigues, 2003). Foucault, juntamente com 

Merleau-Ponty, enfatiza um movimento em direção a uma compreensão mais 



 

 

136 

complexa e contextualizada do ser humano, onde o corpo é visto como uma forma 

de habitar o mundo, moldado por discursos sociais e culturais (Silveira, 2005). A obra 

de Foucault é fundamental para compreender as práticas disciplinares e as 

representações sociais, evidenciando como o corpo é um campo de batalha onde 

normas de poder e resistência se entrelaçam, moldando a experiência humana de 

maneira complexa e multifacetada. 

A representação do corpo feminino tem sido alvo de críticas ao longo dos anos, 

principalmente devido ao foco exclusivo em um estereótipo de beleza 

excessivamente restrito e padronizado (McRobbie, 2008; Pardina, 2011). Foi devido 

a essa representação padronizada e inalcançável que a marca Victoria´s Secret foi 

acusada de promover um padrão irreal e inatingível de corpo, causando impactos 

negativos significativos na autoestima e na saúde mental das mulheres. Essas críticas 

são ainda mais acentuadas devido à falta de diversidade de corpos e etnias em suas 

campanhas e desfiles, o que gera exclusão e marginalização de grupos que não se 

encaixam nesse estereótipo inalcançável (Correa, 2024).  

A evolução da representação de mulheres gordas e negras na moda enfatiza a 

importância da diversidade e da responsabilidade social nas campanhas publicitárias. 

A presença constante da crítica sobre a falta de inclusão e a busca por uma 

representação mais autêntica e variada são temas centrais que permeiam essa 

discussão, evidenciando a necessidade de uma mudança significativa na forma como 

as marcas abordam a publicidade em relação a diferentes tipos de corpo. Salienta-

se também a importância da responsabilidade social das marcas de moda, 

especialmente no que diz respeito à representação de diferentes tipos de corpos em 

suas campanhas publicitárias (Shakil, 2015). 

A ascensão das redes sociais trouxe à tona a necessidade de uma reflexão 

crítica sobre como essas plataformas moldam a percepção do corpo, especialmente 

entre jovens (Guedes, 2022). As estratégias publicitárias utilizadas visam gerar 

insegurança nas consumidoras, explorando suas vulnerabilidades para impulsionar as 

vendas (Shakil, 2015). Essa tática não apenas afeta a autoimagem das mulheres, mas 

também perpetua estereótipos prejudiciais sobre o que é considerado belo. 



 

 

137 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 10.1. A idealização dos corpos em função da média 
Fonte: https://www.ellencocino.com/novidades/redes-sociais-e-idealizacao-corporal 

 

A análise da representação de mulheres gordas e negras na publicidade da 

moda, em particular no contexto da marca Victoria's Secret, revela uma série de 

questões críticas sobre responsabilidade social e diversidade. A reflexão sobre a 

responsabilidade social das marcas é fundamental, pois a publicidade não apenas 

influencia a percepção da beleza, mas também afeta a autoestima das consumidoras 

(Shakil, 2015). 

No ano de 2014, a campanha The Perfect 'Body’, gerou uma onda de críticas por 

promover um padrão de beleza restrito e, na maioria das vezes, irrealista. Nessa 

campanha, a marca apresentava todas as modelos magras em uma única imagem em 

preto e branco, com o título centralizado e em destaque. A marca recebeu fortes 

críticas pelo público e pelas escolhas das modelos, que em sua maioria eram brancas 

e todas magras, causando um grande movimento e colocando a marca numa situação 

difícil, como foi noticiado pela BBC News à época (Correa, 2024). A campanha foi 

vista como uma tentativa de reforçar a ideia de que apenas um corpo específico é 

https://www.ellencocino.com/novidades/redes-sociais-e-idealizacao-corporal


 

 

138 

considerado "perfeito", o que pode marginalizar mulheres de diferentes tamanhos e 

etnias53. Após as duras críticas, a resposta dada pela marca  Victoria’s Secret foi a 

modificação na redação das campanhas futuras para algo mais sutil e positivo, 

demonstrando uma tentativa de se alinhar com uma abordagem mais inclusiva, 

embora a mudança tenha sido vista por alguns como uma ação reativa em vez de um 

compromisso genuíno com a diversidade54. 

 

Figura 10.2. Imagem da Campanha de 2016 
Fonte: https://blogs.brighton.ac.uk/lm131/2017/01/09/victoria-secret-perfect-body-campaign/  

 

Em 2016, a marca já demonstrava estar em conflito com os movimentos 

sociais, principalmente com o feminismo, para além da forma como gerenciava a 

crise de imagem em detrimento da falta de representatividade interseccional. Isto 

apenas reforçou o desconhecimento no que diz respeito aos movimentos sociais ao 

adotar uma perigosa abordagem por associar modelos de corpos inalcançáveis a lutas 

feministas.  

A campanha The Perfect Body da marca exemplificou essa problemática, 

levando a uma reação negativa que resultou em mudanças na forma como a marca 

 
53 Cfr. https://exame.com/marketing/victoria-s-secret-celebra-corpo-perfeito-e-irrita-mulheres/  
54Cfr. https://abcnews.go.com/Lifestyle/victorias-secret-controversial-perfect-body-slogan/story?id=26735138  

https://blogs.brighton.ac.uk/lm131/2017/01/09/victoria-secret-perfect-body-campaign/
https://exame.com/marketing/victoria-s-secret-celebra-corpo-perfeito-e-irrita-mulheres/
https://abcnews.go.com/Lifestyle/victorias-secret-controversial-perfect-body-slogan/story?id=26735138


 

 

139 

se comunica, devido ao impacto negativo que a representação limitada das mulheres 

na mídia pode ter sobre a autoimagem e a saúde mental (Mansikka, 2019).  

Avançando para 2017, Jones discute a campanha I’m No Angel da Lane Bryant, 

que procurou desafiar a falta de diversidade na representação de corpos na moda. A  

campanha promoveu a apreciação de mulheres de tamanhos maiores e a positividade 

corporal55(Ouellette, 2019). Ela se destacou por apresentar seis modelos plus size 

diversas em anúncios impressos, comerciais e outdoors em locais icônicos como a 

Time Square, e foi uma resposta direta à falta de diversidade de tamanhos e formas 

de corpo nas campanhas da Victoria’s Secret. 

Em 2018, ocorreu o último desfile da marca, com uma queda significativa nos 

números de audiência registados, e em seguida, em poucos dias, a campanha saiu do 

ar. No final de 2018, o diretor de marketing da Victoria’s Secret, Edward Razek, deu 

uma entrevista polêmica, afirmando que mesmo perante as mudanças do mercado, 

a marca não incluiria modelos transgénero no desfile da Victoria’s Secret, o que 

culminou em sua demissão e causou no público uma revolta em grande escala. A 

declaração polémica só intensificou a crise que a marca já sofria, e as redes sociais 

foram tomadas por manifestações com pedidos de boicote - quase levando a empresa 

à falência. Devido a isso, o show do ano de 2019 foi cancelado sem qualquer 

perspetiva de data para retorno da marca às passarelas. Em 2020, o jornal The New 

York Times tornou público o relato de 30 funcionários da Victoria’s Secret que 

denunciaram assédio sexual que sofreram por parte do ex-diretor de marketing, 

Edward Razek quando ainda trabalhava com a marca (Correa, 2024). 

A falta de representação de corpos diversos, especialmente de mulheres 

gordas, negras e de diferentes etnias nas campanhas da Victoria’s Secret, é uma 

crítica recorrente que destaca a necessidade de uma mudança mais significativa 

dentro da indústria da moda (Hooks, 1989). Tal déficit na representatividade se 

estende  também às modelos na publicidade de moda, com foco particular na 

representação de mulheres plus size (Jones, 2017). 

Além disso, a incongruência entre os tamanhos dos modelos e o tamanho 

médio da população feminina é um ponto crucial que enfatiza a  necessidade de uma 

representação mais fiel e inclusiva na publicidade de moda (Jones, 2017). Apesar de 

 
55 (https://www.buzzfeed.com/sheridanwatson/im-no-angel) 



 

 

140 

um movimento em direção a representações mais diversas e inclusivas das mulheres 

na publicidade promovam uma representação das mulheres na mídia, especialmente 

nas plataformas de redes sociais, o  seu impacto na autoimagem e na insatisfação 

corporal, particularmente entre mulheres, se dá devido à predominância de uma 

imagem que não reflete a realidade da maioria das mulheres, especialmente aquelas 

que não se encaixam nos padrões tradicionais de beleza, como mulheres gordas e 

negras. A evolução da representação feminina na publicidade, onde novas 

construções de agência feminina estão emergindo, tem tido avanços, mas ainda 

assim, essas representações muitas vezes permanecem limitadas e estereotipadas 

(Mansikka, 2019). Por isso, a análise da representação de mulheres gordas e negras 

e transgêneros no mundo da moda, especialmente no contexto da marca Victoria's 

Secret, revela uma série de questões críticas sobre responsabilidade social e 

diversidade.  

Nos anos que seguiram esta crise, a marca anunciou grandes mudanças, fundadas 

num reposicionamento, visando uma era mais inclusiva. Para dar vida a essas 

mudanças, contratou sete mulheres, cada uma com trajetórias únicas e conhecidas 

por suas lutas feministas, como por exemplo a jogadora de futebol Megan Rapinoe e 

a modelo transgénero Valentina Sampaio. No final de 2023, a marca lançou o seu 

documentário The Tour, um show que explorava o desenvolvimento da nova coleção, 

com suas novas propostas, e também o lançamento de um fundo de impacto, cujo 

objetivo é impulsionar suporte e recursos a organizações que lutam pela equidade 

de género, além de buscar criar oportunidades e plataformas para mulheres e artistas 

emergentes pertencentes a quatro regiões: Tóquio, Londres, Bogotá e Lagos (Correa, 

2024).  



 

 

141 

 

Figura 10.3. Imagem da Campanha de 2024 

Fonte: https://www.npr.org/2024/10/15/nx-s1-5153717/victorias-secret-2024-fashion-show-returns  

E assim, em outubro de 2024, a marca retomou seus desfiles e realizou o 

Victoria’s Secret Fashion Show 2024. O desfile contou com a participação de modelos 

negras renomadas, como por exemplo Tyra Banks, que retornou à passarela. A 

inclusão de modelos plus size foi notável, contando com a estreia de Ashley Graham 

e a participação especial de Paloma Elsesser, representando uma diversidade de 

tamanhos nas passarelas.  O desfile também destacou supermodelos veteranas, 

incluindo Kate Moss, que fez sua estreia no desfile aos 50 anos, Carla Bruni, de 56 

anos, e Eva Herzigova, de 51 anos, enfatizando a inclusão de diferentes faixas 

etárias, além das precedentes Angels, que agora têm mais de 40 anos e percorreram 

um longo caminho pela marca, como Adriana Lima, Alessandra Ambrósio, entre 

outras.  

O ápice do desfile contou com a diversidade de identidade de gênero 

representada pela participação de modelos transgénero como Valentina Sampaio, a 

primeira modelo trans da marca, e Alex Consani (Correa, 2024). A mudança notável 

no casting que compôs o último desfile da marca sinaliza uma mudança significativa 

que vai ao encontro da inclusão e representatividade no mundo da moda. Este 

historial das campanhas e do trajeto da Victoria’s Secret realça a principal questão 

desta abordagem de investigação: as representações sociais do corpo considerando 

o facto de que este é objeto de uma construção social incessante. 

https://www.npr.org/2024/10/15/nx-s1-5153717/victorias-secret-2024-fashion-show-returns


 

 

142 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Figura 10.4. Os modelos transgénero, Alex Consani e Valentina Sampaio, no desfile da campanha da Victoria’s 

Secret Fashion Show 2024 

Fonte: https://www.justjared.com/2024/10/15/alex-consani-valentina-sampaio-make-history-as-first-trans-

models-to-walk-in-victorias-secret-fashion-show/ 

A pressão da sociedade e dos movimentos feministas, como por exemplo a terceira 

vaga do feminismo, que aborda discursivamente como as imagens do feminino são 

construídas, linguisticamente reiteradas e ancoradas no tecido social, tem levado a 

Victoria's Secret a enfrentar a necessidade de revisar sua abordagem em relação à 

representação do corpo feminino (Hong, 2024). Em resposta a essas críticas 

significativas, a marca está gradualmente adotando uma postura mais inclusiva e 

realista. Isso inclui a contratação de modelos de diferentes tamanhos, etnias e 

origens, refletindo assim uma maior diversidade presente em nossa sociedade.  

A visibilidade gerada pelos desfiles e campanhas promove a quebra de 

barreiras e estereótipos, contribuindo para a construção de uma sociedade mais 

inclusiva e diversa (Zhang, 2023). A presença dos modelos trans no cenário da moda 

auxilia na luta pela igualdade e no fortalecimento da autoestima e identidade desse 

grupo. A representatividade trans nas passarelas de moda tem proporcionado 

empoderamento para modelos transgéneros, oferecendo a oportunidade de se verem 

representados e reconhecidos na indústria (Reddy-Best et al., 2022). 

Compreender os motivos que impulsionaram essa mudança, os desafios 

enfrentados pelos modelos trans, bem como os impactos positivos gerados, 

https://www.justjared.com/2024/10/15/alex-consani-valentina-sampaio-make-history-as-first-trans-models-to-walk-in-victorias-secret-fashion-show/
https://www.justjared.com/2024/10/15/alex-consani-valentina-sampaio-make-history-as-first-trans-models-to-walk-in-victorias-secret-fashion-show/


 

 

143 

contribuirá para um melhor entendimento da importância da diversidade e inclusão 

na moda, além de fornecer insights para tendências futuras (Gil, 2023; Moreira, 

2020). A evolução dessa representatividade enfatiza a importância da diversidade e 

da responsabilidade social em todas as abordagens do mundo da moda. A crítica 

direta à falta de inclusão e a busca por uma representação mais autêntica e variada 

são temas centrais que permeiam essa discussão, evidenciando a necessidade de uma 

mudança significativa na forma como as marcas abordam a publicidade em relação a 

diferentes tipos de corpo. 

A representação do corpo feminino é fundamental para garantir a autoestima 

e a confiança das mulheres, bem como para promover a aceitação e a diversidade 

em nossa sociedade. Somente reconhecendo a importância de retratar corpos reais 

e diversos, da inclusão e do empoderamento feminino, que será possível desafiar os 

padrões prejudiciais e os estereótipos que há tanto tempo dominaram a indústria da 

moda, e assim, criar um ambiente no qual todas as mulheres se sintam 

representadas, valorizadas e amadas por quem elas são, independentemente de 

qualquer padrão imposto pela sociedade. Ao abraçar a diversidade de tamanhos, 

etnias e origens, a marca está quebrando barreiras e abrindo caminho para uma 

indústria da moda mais inclusiva e igualitária. Ao conscientizar o público sobre a 

importância de uma representação corporal verdadeira e diversa, contribui para uma 

mudança significativa nos padrões de beleza vigentes.  

Alonso, M. R. (2023). A trajetória de Coco Chanel: Como uma menina órfã revolucionou a maneira 
das mulheres se vestirem e se comportarem no século 20. Ide, 45(76), 59–64. 

Baudrillard, J. (1991). Sociedade de consumo. Edições 70. 

Beheshti, R., & Shafieyan, M. (2016). Foucauldian docile body in Dennis Lehane’s Shutter 
Island. Theory and Practice in Language Studies, 6(10), 2052–2059. 

Correa, B. G. (2024). Sem angels: A crise de 2019 da Victoria’s Secret e sua gestão (Trabalho de 
Conclusão de Curso). Universidade Federal do Rio Grande do Sul. 

Foucault, M., & Deleuze, G. (1979). Os intelectuais e o poder. Microfísica do poder, 17, 69–78. 

Franco, G. P. M. (2017). Ethics and the evolving deployments of disciplinary practices: A Foucauldian 
analysis of the glamorization of bodies. Budhi: A Journal of Ideas and Culture, 21(1), 1–50.  



 

 

144 

Gama, C. O. da. (2016). A influência dos padrões contemporâneos de corpo para estudantes do ensino 
médio(Dissertação de Mestrado). Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro.  

Gil, M. C. M. C. (2023). Vestuário e género: Uma abordagem referencial para um entendimento da 
performatividade (Prova de Mestrado). Escola Superior de Música, Artes e Espectáculo do 
Instituto Politécnico do Porto.  

Guedes, M. C. (2022). O impacto das redes sociais nas organizações: Caso Victoria’s Secret Fashion 
Show (Dissertação de Mestrado). Universidade Católica Portuguesa.  

Guerra, P. (2017). Corpo, historicidade e moderna teoria social. Universidade do Porto – Faculdade 
de Letras. 

Guerra, P. (2019). Angels with dirty faces: Punk, moda e iconoclastias contemporâneas. dObra[s] – 
Revista da Associação Brasileira de Estudos de Pesquisas em Moda, 12(26), 123–149.   

Guerra, P. (2021). Sons, corpos e lugares: Para uma metonímia das cidades musicais 
contemporâneas. CSOnline-Revista Eletrônica de Ciências Sociais,  (33), 171–197. 

Guerra, P. (2022). Teenagers from outer space: Contributos para uma genealogia dos fios que 
teceram a moda e o do-it-yourself em Portugal. dObra[s] – Revista da Associação Brasileira de 
Estudos de Pesquisas em Moda, (34), 19–63. 

Guerra, P., & Figueredo, H. G. (2019). Today your style, tomorrow the world: Punk, moda e 
imaginário visual. Modapalavra e-Periódico, 12(23), 73–111. 

Guerra, P., & Quintela, P. (2018). O resto ainda é Hebdige. In D. Hebdige. Subcultura: O significado 
do estilo (pp. 10–71). Lisboa: Maldoror. 

Hong, Q. (2024). "Don't call me angel": The construction of female representation from a 
postfeminist perspective. Lecture Notes in Education Psychology and Public Media, 40, 18–23. 

Hooks, B. (1989). Talking back: Thinking feminist, thinking black. South End Press. 

Jones, B. (2017). Model diversity in fashion advertising: The influence of self-model congruity on body 
appreciation (Tese de Doutorado). University of Minnesota. 

Kyrölä, K. (2016). The weight of images: Affect, body image and fat in the media. Routledge. 

Le Breton, D. (2003). Adeus ao corpo: Antropologia e sociedade. Papirus Editora. 

Mansikka, E. (2019). One size fits most? – Visual representation of women in Brandy Melville’s 
Instagram images(Dissertação de Mestrado). Universidade de Helsinki.  

McRobbie, A. (2008). The aftermath of feminism: Gender, culture and social change. SAGE 
Publications. 

Moreira, T. L. (2020). Moda agênero: Ativismo e consumo na indústria cultural 
contemporânea (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal do Ceará.  

Moreira, E. F. G. P. (2021). Moda transgressora no século XX: Percursos insólitos de mudança cultural 
no Ocidente (Dissertação de Mestrado). Universidade do Minho.  



 

 

145 

Ouellette, M. A. (2019). And nothing she needs": Victoria’s Secret and the gaze of “post-
feminism.  Visual Culture & Gender, 14, 6–17. 

Pardina, T. L. (2011). De Simone de Beauvoir a Judith Butler. Pasajes, 37, 101–107. 

Reddy-Best, K. L., Streck, K., & Farley Gordon, J. (2022). Visibly queer-and trans-fashion brands and 
retailers in the twenty-first century: The production and distribution of binders, packers, 
underwear, lingerie, and bras. Dress, 48(1), 33–53. 

Ribeiro, A. S. P. (2020). Teorias sociológicas feministas: Uma breve introdução. Editora Intersaberes. 

Rodrigues, S. M. (2003). A relação entre o corpo e o poder em Michel Foucault. Psicologia em 
Revista, 9(13), 109–124. 

Shakil, F. (2015). Social responsibility of the fashion brands for the visually obsessed 
consumers (Dissertação de Mestrado). Universidade de Tampere.  

Silveira, F. d. A. (2005). Corpos sonhados-vividos: A questão do corpo em Foucault e Merleau-
Ponty (Tese de Doutorado). Universidade de São Paulo. 

Trápaga, L. V. (2020). Coco Chanel e a construção da figura feminina: Um estudo sobre a transição 
entre La Belle Époque e o século XX (Dissertação de Mestrado). Universidade do Porto.  

Zhang, E. (2023). “She is as feminine as my mother, as my sister, as my biologically female friends”: 
On the promise and limits of transgender visibility in fashion media. Communication, Culture & 
Critique, 16(1), 25–32. 

Wittmann, I. (2019). O "corpo nasce de uma identidade": Reflexões sobre a construção do corpo 
em experiências transgênero. Cadernos de Campo, 28(2), 86–107. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula10  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula10


 

 

146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

147 



 

 

148 

Mercedes Lachmann 

Sem as plantas não há sobrevivência para a quase totalidade dos seres vivos que, 

como nós, humanos, dependem do oxigênio para viver. “Nosso mundo é um fato 

vegetal antes de ser um fato animal”, sintetiza Emanuele Coccia em seu profundo e 

poético livro A vida das plantas56. 

Em torno de 12 mil anos atrás, as comunidades de caçadores-coletores 

fixaram-se aos territórios, deixando de ser nômades. Começaram a cultivar a terra 

e manipular alguns tipos de plantas e animais, e aos poucos foi acontecendo o que o 

historiador israelense Yuval Noah Harari chamou de “revolução agrícola”, uma 

mudança radical no estilo de vida e organização social desses grupos. 

Como eram as mulheres que preparavam o alimento e cuidavam dos mais 

novos, dos mais velhos e doentes, foram elas que desenvolveram maior contato e 

intimidade com as plantas. Com o passar do tempo, a prática e a experiência 

propiciaram às mulheres uma proximidade e um profundo conhecimento das ervas. 

Elas aprenderam a distinguir quais plantas agregam melhor sabor aos alimentos, 

quais servem para tecer, vestir, abrigar, combater os males do dia a dia, curar os 

feridos, além daquelas que têm usos mágicos e que passaram a ser utilizadas em 

determinados períodos e rituais. 

Ainda hoje, cabe especialmente a nós, mulheres, a função do cuidado. 

Cuidamos da casa, das tradições, dos rebentos, do corpo, da nutrição, dos afetos, 

das relações, dos doentes, dos bichos, das plantas… Estamos intimamente ligadas à 

vida e à morte porque vivemos de ciclos que começam e terminam, porque geramos 

vida, passando por perigosas metamorfoses. Esta ligação essencial com a vida nos 

 
56 Emanuele Coccia. A vida das plantas — Uma metafísica da mistura. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2018. Trad. 

Fernando Scheibe. 



 

 

149 

faz desenvolver uma percepção não verbal aguçada, nos conecta às magias e aos 

mistérios deste mundo. 

Como uma mulher brasileira, sou naturalmente miscigenada e latino-

americana, filha e neta de argentinas por parte de mãe, neta de uma paraense e de 

um dinamarquês por parte de pai. Reconheço que o feminino que habita em mim 

vem das múltiplas experiências com mulheres de diferentes etnias, bagagens 

culturais e idades, bem como das minhas heranças mais antigas. 

Perdi minha mãe cedo, e não tenho certeza se fui amamentada, mas cresci 

imaginando que sim, pela força do vínculo que mantive com ela. Ainda hoje confundo 

a palavra mãe com mar, pois era na conexão com a natureza que a encontrava, nas 

águas marítimas em que me criei e cresci, onde me sentia envolta em um tipo de 

útero. Talvez a água seja o vínculo que aproxima a minha ancestralidade, o mundo 

vegetal e as redes de mulheres que tenho integrado, e onde acontece a transmissão 

de conhecimento. Venho aprendendo e trocando com mulheres sensíveis e 

competentes e por suas mãos avanço para além de mim.  

A água é um elemento seminal na minha poética, e tem conduzido meu 

processo artístico nos últimos dez anos. Inicialmente me interessei pelo elemento 

em si, e explorei suas propriedades de maleabilidade, peso, impermanência, 

transparência, translucidez e distorção. Com o tempo, a água foi aportando outras 

camadas de reflexão sobre a origem da vida, os trânsitos migratórios, a respiração 

da terra, o clima, os rios voadores, a conexão com o mundo vegetal, e tantas outras 

questões. O problema da falta de água revelou-se com toda sua gravidade e 

urgência. Aprendi que plantar árvores é como plantar água — essencial para irrigar 

a terra e enriquecer a biodiversidade. Aos poucos, fui tomando consciência da 

questão do desmatamento, do profundo dano que vem com a destruição das matas. 

A água me levou até as árvores, que me conduziram para as florestas, e das florestas 

cheguei no reino polissêmico das plantas. 

Conheci Patrícia Carvalho, erveira da Serra da Mantiqueira, e com ela comecei 

a estudar as ervas medicinais junto a outras mulheres enquanto aprimorava a 

sensibilidade para estabelecer uma comunicação com as plantas. Passei a aprender 

com a troca de conhecimento que acontece nas vivências, nos grupos de estudos e 



 

 

150 

nas rodas de conversas. Aprendi a fazer tinturas com Patrícia e as utilizo nas 

esculturas que faço em vidros selados a fogo. A força das plantas é extraordinária! 

Dos vidros que guardam as tinturas, emana a alma das plantas e, ali, esse tempo se 

eterniza. Estabeleci um paralelo entre a propagação de propriedades e a luz das 

estrelas — “o brilho das estrelas ou as ondas de rádio que atingem hoje as antenas 

ou as lentes dos telescópios modernos são viajantes que iniciaram sua jornada pelo 

tempo e pelo espaço também há milhões ou bilhões de anos”57. 

O encontro com o mundo vegetal marcou o meu ser e o meu trabalho. Percebo 

a sua presença nos meus sonhos, pensamentos e, conceitualmente, meus projetos. 

As plantas me revelam uma exuberância de formas, cores e sentidos, e essa 

influência tem me levado a unir pessoas diversas, integrar iniciativas e diferentes 

materiais à minha gramática plástica, tornando meu trabalho menos minimalista, 

mais misturado, e com novas possibilidades de leitura. 

O convite da Professora Paula Guerra e da curadora Bia Petrus para ocupar a 

Biblioteca Pública da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, a FLUP, em 

homenagem ao Dia Internacional das Mulheres de 2024, fez-me refletir sobre como 

eu honraria a presença feminina em mim e no mundo. Escolhi elaborar um projeto 

com as plantas por entender que elas, como as mulheres, fazem mundo. Procurei 

pensar as plantas abordando-as como discurso e componente invasor na biblioteca, 

mas também como metáfora poética, tema para abrigar o feminino, elemento 

mágico e  chave da ancestralidade. Minha homenagem às mulheres sem dúvida seria 

mediada por elas, as plantas, promovendo um diálogo entre natureza e cultura, 

razão e sensibilidade, oralidade e tradição escrita, visibilidade e invisibilidade, 

transgredindo e misturando o espaço natural com o espaço civilizado. 

A Biblioteca da Faculdade de Letras da Universidade do Porto tem seis 

andares, todos eles interligados por uma escada helicoidal. Minha primeira intenção 

foi cobrir as laterais da escada de cima a baixo com trançados de ervas aromáticas 

 

57 Eduardo Neves. Sob os tempos do equinócio. São Paulo: Ubu e Edusp, 2022 (p. 17). 

 



 

 

151 

e plantas da região norte de Portugal feitos por uma grande rede de artesãs locais. 

A escada, enquanto fato arquitetônico, seria completamente alterada, 

transformando-se num jardim vertical, e a biblioteca estaria temporariamente 

“perfumada” com o aroma das plantas, contagiando e inebriando os visitantes. A 

dimensão do projeto mostrou-se desafiadora demais, não tínhamos apoio e nem 

tempo suficiente para realizá-lo dessa forma, então procurei pensar a presença das 

ervas na biblioteca de forma mais intimista e próxima das pessoas que transitam por 

lá diariamente. Imaginei diversas maneiras de intervir no espaço da biblioteca, em 

como interferir no trajeto das pessoas que entram e saem, nos seus sentidos, pensei 

em maneiras de interromper os momentos de concentração com a força das ervas 

insubordinadas que surgem de forma espontânea em locais e momentos inesperados. 

O objetivo era proporcionar aos usuários daquele espaço uma aproximação com as 

plantas e ervas aromáticas, de forma que a interação com elas promovesse uma 

quebra da rotina e da pressão do tempo do relógio. 

Correspondendo-me com Bia Petrus, que estava no Porto, pude trabalhar à 

distância, do Rio de Janeiro, planejando um processo de trabalho que seria concluído 

no prazo determinado e com o menor custo possível. Bruno Almeida, artista, 

educador e ilustrador, além de uma pessoa incrível, aceitou o convite para trabalhar 

como assistente e produtor no projeto, e Nuno Moutinho, da Associação A Soalheira, 

entrou como apoiador. O desejo de trabalhar com as plantas nos ajudou a pensar 

como elas: tudo aconteceria de forma colaborativa, com a participação de muitas 

pessoas e diferentes organizações, em um processo conjunto que envolveria 

múltiplas negociações.  

Propus à equipe a produção a instalação de trançados de plantas com quatro 

metros de comprimento, que seriam dispostas como uma cortina a ser atravessada 

em um dos acessos à sala de leitura da biblioteca. Sugeri também a confecção de 

diversas guirlandas de plantas e ervas que se interporiam a textos e livros 

selecionados da biblioteca, que ficariam expostos nas vitrines e mesas da recepção, 

além de estarem espalhados em determinados lugares junto a um texto que 

convidasse os visitantes a usarem as guirlandas durante o estudo, e se deixarem 

contagiar por elas. Desejava que os estudantes experimentassem usar as guirlandas 

perfumadas e testar o que aprendi em uma viagem à Grécia. Disseram-me que, na 



 

 

152 

Grécia Antiga, os espaços ao ar livre onde as “aulas” aconteciam eram cercados por 

jardins de ervas aromáticas como o manjericão, o alecrim e a lavanda. As primeiras 

duas espécies despertam a atenção, promovem o foco, trazem ânimo e maior 

facilidade de concentração, enquanto a terceira acalma, tranquiliza e diminui a 

ansiedade. Os gregos conheciam o poder das ervas, e pude comprovar que, ainda 

hoje, essas plantas estão presentes em seus sítios arqueológicos. 

Planejamos ainda um tapete feito de plantas e coberto de ervas para repousar 

os pés e a alma, e também a exibição do vídeo O dia fora do tempo (2023) em uma 

tela na receção da biblioteca. Além disso, criamos quatro ações performativas a 

serem feitas com a participação dos frequentadores através de encontros semanais, 

onde eu estaria presente, convidando os visitantes a gestos participativos que 

provocassem experiências mediadas pelas plantas. A primeira ação performativa 

aconteceria no dia 8 de março, data da inauguração da intervenção, quando eu 

levaria material para fazer as guirlandas com os alunos, e pediria que 

perambulassem pelos andares e corredores da biblioteca. A segunda ação seria a 

preparação de um banho de ervas na biblioteca. A ideia era travar uma conversa 

enquanto as plantas e flores fossem colocadas na bacia. Na terceira ação, propus 

preparar um chá de ervas, convidando os estudantes a se juntarem a mim e 

compartilharem aquele momento. A quarta ação seria a preparação de bastões de 

defumação e, por fim, faríamos guirlandas e caminharíamos pelos andares da 

biblioteca. 

Em toda ação performativa, busca-se ativar um estado sutil de suspensão da 

fisicalidade, com o intuito de promover a ampliação dos sentidos, a capacidade de 

concentração, e o desejo de colaboração e troca. Acredito que, de forma 

subjacente, temas relacionados ao feminino e suas qualidades de estabelecer 

pontes, convívio, reunião e comunicação se tornam visíveis na proposta de nos 

reconectarmos com o mundo vegetal e com os saberes ancestrais a ele associados. 

Inserida em um contexto do cotidiano acadêmico, e instaurando um estranhamento 

do ambiente habitual, minha intervenção evocaria nossa lembrança do semear, 

partilhar, escutar, sonhar e afetar, propondo uma aproximação da natureza e do 

sentido da vida viva. 

 



 

 

153 

Bia Petrus vem trabalhando com a Associação A Soalheira há alguns anos, 

colaborando com suas iniciativas e, mais recentemente, propondo a elaboração de 

programas que aproximam arte, meio ambiente e partilhas sociais. A Soalheira é um 

projeto social, ambiental e cultural sediado numa aldeia dentro da cidade do Porto, 

a Quinta de Noeda. Naquele território, o solo é cultivado a partir dos conceitos da 

horta biodinâmica e da permacultura, no propósito de ligar as pessoas à terra, 

reunindo parceiros e vizinhos em uma espécie de comunidade que produz de forma 

colaborativa, e partilha a colheita levando para casa comida saudável. A associação 

enfrenta hoje uma luta para que suas terras não sejam desapropriadas pela Câmara 

do Porto em prol da expansão da cidade, e resiste com o melhor que sabe fazer: 

produzindo alimentos e projetos, aproximando pessoas, integrando saberes. 

A alegria de pertencer, de ver o resultado do esforço pela colheita e de sentir-

se duplamente alimentado ao consumir algo que vingou através do trabalho coletivo 

é perceptível quando se visita a Soalheira, terreno bem servido de água e insolação. 

Pude reconhecer a mesma energia em Nuno Moutinho, proprietário e responsável 

pelo projeto, bem como em seus colaboradores. A Soalheira embarcou na nossa 

proposta como fornecedora das plantas e ervas que usamos na ocupação da 

Faculdade de Letras da Universidade do Porto, bem como oferecendo um local para 

trabalharmos. Chamei a ocupação de Encontros para Semear, imaginando a 

circularidade do projeto e a influência que a presença das ervas, seus perfumes e 

potências, somadas aos encontros mediados pelas ações performativas, poderiam 

produzir ali. Pensei nos encontros como veículos para “reflorestar pensamentos”, 

termo forjado pela ativista e jornalista Eliane Brum, ao falar da necessidade de 

imaginarmos novos futuros para combater a catástrofe climática.  

Nuno e Bia conheciam artesãs tradicionais, e desde o início pensamos em 

desenvolver o material da ocupação reunindo redes de mulheres. Começamos uma 

conversa com a Fátima, uma experiente artesã que nos apresentou a Madalena e, 

com ela, desenvolvemos os primeiros protótipos e nos demos conta de que 

precisaríamos de muitas mãos para preparar os trançados, as guirlandas e o tapete. 

Bia sugeriu a organização de oficinas e fomos criando um processo para dar forma e 



 

 

154 

força ao conceito. Contratamos a Catarina Magalhães, que já havia ministrado cursos 

na Soalheira, para coordenar duas oficinas: uma de guirlandas e outra de trançados. 

O convite foi compartilhado nas contas de Instagram da Bia Petrus e da Soalheira e 

repostado por toda equipe. A proposta era que os participantes emprestassem suas 

guirlandas para a ocupação na Faculdade de Letras da Universidade do Porto e que 

depois, pudessem tê-las de volta, se quisessem. Em poucos dias fechamos um grupo 

de trinta pessoas, em sua maioria mulheres de diferentes idades. 

No dia 17 de fevereiro de 2024, um sábado de inverno ensolarado, aconteceu 

a primeira oficina. A energia da troca, a alegria de criar algo e de compartilhar um 

saber contagiou a todos. A Soalheira brilhou e fez tudo brilhar — aquele sábado nos 

encheu de ânimo e da certeza de estarmos no caminho certo! A próxima oficina 

aconteceria no sábado seguinte, dia 24 de fevereiro, mas o tempo virou e a 

conhecida chuva do Porto não quis se retirar. O frio e chuva intensa não permitiram 

a realização da segunda oficina no galpão da Soalheira — o mau tempo perdurou até 

o fim de fevereiro e durante todo o mês de março. Nessas condições, não foi possível 

terminar a produção contando com as oficinas, o que trouxe preocupação e tensão 

a toda equipe — faltava espaço físico e abrigado para trabalhar, havia poucas mãos 

para muitas peças, e o prazo ficou curto. Catarina se exigiu demais, entristeceu, Bia 

foi além do que podia, adoeceu, e eu, de longe, ia tateando as delicadezas sem 

perceber com clareza o que se passava por dentro, qual a dimensão de esforço e 

exaustão da equipe. 

Cheguei no Porto no fim da tarde do sábado, dia 2 de março, Bia e Bruno me 

entregaram todo o resultado do trabalho que conseguiram fazer junto com Catarina 

e outros parceiros — estava tudo lá, a ocupação ia acontecer! Iniciamos a montagem 

na segunda-feira, dia 4 de março. A equipe da Biblioteca — Isabel Pereira Leite e 

Ana Carolina Avilez — foi impecável, e não poupou esforços para que realizássemos 

o que havíamos planejado. Bruno criou uma identidade visual para a ocupação 

composta de um folheto e de etiquetas com uma ficha técnica para cada trabalho, 

que traziam um pequeno texto convidando os visitantes a interagirem. Isso foi muito 

importante para dar um caráter de conjunto a tudo que estava exposto nos diversos 



 

 

155 

espaços da biblioteca, tornando mais fácil para o público compreender o conceito 

proposto. Bruno sugeriu ainda a produção de marcadores de livros com três 

ilustrações diferentes: uma com a lavanda, outra com o louro e a terceira com o 

alecrim. No verso, incluímos um pequeno texto sobre cada erva, o nome da ocupação 

e meus contatos. Quem passava pela biblioteca e pegava um livro durante a 

ocupação ganhava o marcador da sua escolha, levando uma mensagem de Encontros 

para semear. Desde o início, o nosso desejo com a ocupação era que as pessoas 

viessem aos encontros através dos chamados públicos ou da interação com as peças 

presentes na biblioteca, estabelecendo, assim, uma relação comigo ou com o 

projeto, realimentando a semeadura. 

Faço referência a um trecho do livro de Anna L. Tsing – O cogumelo no fim do 

mundo – para introduzir meu relato sobre o dia 8 de março, dia de abertura do evento 

Mulheres sem começo nem fim, idealizado pela Professora Paula Guerra, que incluía 

a inauguração da ocupação Encontros para Semear: “Somos contaminados por nossos 

encontros; eles transformam o que somos na medida em que abrimos espaço para os 

outros. Ao mesmo tempo em que a contaminação transforma projetos de criação de 

mundos, outros mundos compartilhados — e novas direções — podem surgir”.  

Naquele dia cheguei cedo na Biblioteca da Faculdade de Letras da 

Universidade do Porto para realizar a primeira ação performativa, que não era 

apenas a primeira de um ciclo, mas também minha primeira performance como 

artista. Estava nervosa, insegura e frágil — ali começava um trabalho totalmente 

novo para mim, e o abracei com coragem e ciente do risco assumido. Percorri o 

refeitório da Faculdade de Letras com os sentidos abertos, como se estivesse 

entrando em um bosque desconhecido, em busca de um sinal, com um olhar 

interessado para me aproximar e lançar o meu convite, perguntando às pessoas se 

gostariam de fazer uma guirlanda e, se eu tivesse sorte, caminhar comigo pela 

biblioteca. Já havia sido alertada para a possível resistência dos portugueses a esse 

tipo de convite, o que me deixava ainda mais tímida, mas uma jovem estudante de 

Letras sorriu para mim, e com ela pude estabelecer o primeiro vínculo. Sentei-me 

ao seu lado e juntas fomos conversando e montando nossas guirlandas. Por fim, 

convidei-a para caminhar comigo pela biblioteca com as coroas sobre nossas cabeças, 

mas a gentil menina se esquivou. Era tímida e não tinha muito tempo. Agradeci a sua 



 

 

156 

participação e, fortalecida por aquele encontro, fui em busca de novos 

colaboradores. Deparei-me com pessoas receptivas à ideia, mas sem tempo para 

aderir; era hora do almoço, e logo voltariam à sala de aula. Pousei a guirlanda em 

minha cabeça e caminhei determinada por entre as mesas do refeitório. Me dirigi à 

biblioteca, atravessei a recepção, subi e desci as escadas passando pelos diferentes 

andares, percorri as mesas de estudo atravessada por olhares de estranhamento, 

deambulei pelos estreitos corredores e dei-me por satisfeita — o primeiro contágio 

havia sido feito, de forma precária e instável, e ali eu terminava a minha primeira 

ação performativa. 

No fim da tarde, voltei à Faculdade de Letras da Universidade do Porto para 

a abertura da ocupação. Foi um acontecimento costurado por muitas falas femininas 

em rodas de conversas, e houve um momento especialmente bonito em que Bia 

Petrus narrou para todas um conto sobre honrar a memória das mulheres que vieram 

antes de nós, e convidou cada um dos participantes a falar em voz alta o nome de 

uma mulher importante em sua vida. Passamos muitos minutos em um jogral sonoro 

homenageando e lembrando as presenças que, de alguma forma, marcaram as nossas 

vidas. Foi difícil interromper o fluxo das vozes que pulsavam no coração, e pareciam 

honrar o nome do evento: Mulheres sem começo nem fim. 

A preparação de um banho de ervas foi a minha segunda ação performativa. 

A recepção, cercada de guirlandas de ervas enlaçando livros outrora banidos, 

emanava o conhecimento sobre o céu, as plantas, os ciclos da natureza e do universo 

feminino que alguns séculos atrás levaram tantas mulheres à morte com extrema 

violência. Ali organizei um singelo laboratório e pousei sobre a mesa os objetos e a 

seleção de plantas que cuidariam de nós naquela tarde. Do jardim afetivo de Ana 

Duarte, colhi calêndulas recém-abertas, hortelã selvagem e folhas de limoeiro; das 

mãos de Nuno Moutinho vieram o louro e o alecrim, e eu trouxe uma rosa branca 

para nos abençoar com a paz e tranquilidade. Preparei-me para estar vazia de mim, 

para receber o outro, para ter espaço para sentir, perceber, escutar, encontrar. 

Respirei fundo e, assim, me dirigi às áreas de estudo. Caminhava vagarosamente 

pelas mesas atenta às feições das pessoas, passava pelos corredores alerta a algum 

sinal, como fiz quando fui em busca das ervas para o banho. A escolha é mútua, eu 

estava em colheita estendida! Thays e André gostaram do convite para uma pausa, 



 

 

157 

depois vieram Margarida, Luiza, Inês, Rui e uma menina de longos cabelos verdes. 

Não guardei o seu nome, mas achei lindo que seus cabelos fossem verdes. Enquanto 

macerávamos as ervas que íamos desfolhando e colocando na bacia com água, 

conversávamos sobre aquele ato, as propriedades de cada espécie, o que era de fato 

um banho de ervas, crenças e descrenças. Estava emocionada de ter comigo um 

buquê de pessoas consumando com a força das mãos e de suas intenções um ato 

mágico-alquímico. Ato mágico porque envolveu a energia de quem veio, das plantas 

que se doaram, associado a uma tradição antiga que mais uma vez se realizava. O 

que é magia senão o amor em ação? O pensamento associado ao desejo e à 

imaginação — sim, tínhamos feito magia! Todas as pessoas quiseram levar um pouco 

do banho para casa, tudo o que foi levado foi usado, o círculo se fechou e seguimos 

os nossos caminhos. Estava feliz pela forma com que aquele encontro para semear 

tinha acontecido, e pouco depois observei que um extremo cansaço tomou conta de 

mim. Visualizei uma onda, um fluxo de sensações que percorriam meu corpo 

enquanto vivenciava o encontro — pensar a ação, planejar cada detalhe, preparar o 

ambiente e a mim mesma, esvaziar-me de expectativas, lançar-me ao acaso, colher 

pessoas, encontrar, trocar, e voltar a esvaziar. Como tudo no universo pulsa, uma 

expansão havia de ser seguida por uma contração. Tinha comigo a solução para o 

meu restauro — um potente banho de ervas, e com ele voltei para casa. 

Uma semana depois, retornei à biblioteca para a segunda ativação: a 

preparação de um chá de ervas frescas colhidas na Soalheira, e um convite para 

inaugurar o tapete Re-Pouso, que foi tramado em um tear com o cuidado e a 

determinação de Penélope por Catarina Magalhães. Sobre esse tapete coloquei uma 

farta camada de alecrim, louro e tomilho, que traziam para o ambiente um perfume 

agradável. Imaginei reunir um grupo de pessoas que partilhariam ideias enquanto 

tomavam um delicioso chá, com pés descalços pousados sobre o tapete. Preparei a 

infusão com as ervas sabidas da Soalheira, tão poderosas, banhadas de muito sol, 

fartura de água e todo o cuidado humano empregado. Enquanto escrevo, dou-me 

conta de que nunca havia feito um chá daquela maneira, ciente da qualidade das 

ervas e seus poderes. Este chá continha o encantamento de um território onde há 

uma simbiose real entre as plantas e quem as maneja — são seres íntegros, que 

conhecem sua potência e a saúde que promovem. 



 

 

158 

Havia algo inaugural naquele ato para mim: eu tomava consciência de tudo o 

que fora aportado àquela infusão, preparava uma bebida que visava revigorar em 

cada ser a disposição para o encontro. Fiz minhas intenções, respirei e adentrei as 

veredas da biblioteca, dando início à minha próxima “colheita”. Arthur, um amigo 

de amigos, veio participar, colhi Fernanda, que trouxe Henrique, então chegou a 

Cristiana, o Duxryo, a Marisa, e depois outro Arthur. Começamos a beber o chá, e 

com ele fomos tecendo uma conversa profunda e complexa que começou com as 

plantas, passou para os jardins como espaço de beleza e descanso, e tocou na 

importância do ócio, na saudade dos quintais, aquele espaço que havia em todas as 

casas, onde brincávamos com bichos e plantas, e apanhávamos frutas das árvores. 

Fernanda nos contou sobre sua conexão com as ervas no dia a dia, falou da Umbanda, 

da sua ancestralidade. Henrique é estudante de linguística e nos dizia como as 

línguas indígenas expressam a união do homem e da natureza, não há separação, um 

é o outro e o outro é um. Discutimos as trapaças do capitalismo, falamos de como 

tudo é colonialismo, do controle dos corpos femininos, do feminicídio, viajamos para 

a África pela erudição de Arthur, que nos introduziu ao conceito de Pan África… o 

tempo não passava, ao menos ninguém se importava com ele.  

Não tive sucesso no convite para o Re-Pouso, percebi que, para os 

portugueses, tirar os sapatos em um espaço público e mostrar os pés nus não é tão 

simples como no Brasil. O tapete não foi pisado, mas penso que foi voado. Esteve ao 

nosso lado como uma presença encantada, oferecendo abrigo para aquele encontro, 

enquanto viajávamos pelos cantos do mundo divagando, plenos, semeando 

pensamentos do alto de nossas ideias, sem vontade de pousar. 

O terceiro encontro-ativação na biblioteca foi um convite para a preparação 

de bastões de defumação. Na recepção da biblioteca, havia duas telas projetando 

vídeos. Em uma delas, passava uma sequência de imagens de um imenso bastão de 

defumação queimando e, na outra, o filme O dia fora do tempo, um trabalho de 

vídeo filmado em 2021, e editado em 2023, feito em colaboração com o Círculo de 

Mulheres Erveiras da Mantiqueira. Durante o primeiro semestre de 2021, ainda na 

pandemia de Covid-19, propus às erveiras que preparássemos juntas um grande 

defumador, com mais de vinte tipos de ervas medicinais e aromáticas, para amenizar 

as dores da humanidade. Seguindo rituais femininos sagrados, o defumador foi 



 

 

159 

preparado, e queimou por mais de dez horas no dia 25 de julho, o “dia fora do 

tempo” segundo o calendário Maia. A biblioteca já estava simbolicamente 

defumada, e com aquele encontro iríamos dar mais um passo, dando às pessoas a 

chance de produzir seus defumadores para que pudessem utilizá-los sempre que 

sentissem necessidade de benzer algo, alguém ou a si mesmos. Rafael Prado, artista 

amigo que estava em residência no Porto, veio ao encontro, Fernanda Lima voltou 

para mais uma conversa, o que encheu meu coração, e a nós juntaram-se Janice e 

sua amiga Beatriz. Éramos todos imigrantes em Portugal, sentindo-nos ao avesso no 

exílio, localizando em nós o estranhamento, identificando a ausência a partir da qual 

erguemos pontes para novos encontros, sendo um eterno ser estrangeiro, aqui ou lá. 

Enquanto íamos construindo nossos bastões, com as mãos ainda desajeitadas 

tateando as ervas, partilhamos memórias afetivas, falando das saudades dos 

familiares, dos cheiros da terra natal, da casa da mãe, das sutilezas de cada língua, 

da música, da comida. Pensando com as mãos, defumamos estórias, estabelecemos 

cumplicidades e semeamos relações. Estávamos ali cultuando o feminino em nós e 

no mundo, inventando formas de encontros, reuniões e contato. Éramos do Brasil, 

de Angola, do Cabo Verde e, com as nossas diferenças, estávamos nos enriquecendo. 

Dei-me conta de que estávamos próximos do dia 25 de abril de 2024, data em que 

Portugal completaria cinquenta anos do fim da ditadura de Salazar. Muita coisa 

mudou no país desde então, especialmente para as mulheres, que abriram imensos 

espaços para se expressar. A liberdade de escolha é a chave de tudo, para todos. Os 

bastões foram surgindo, cada um à sua maneira, pequenos, longos, chatos. Era 

bonito ver a alegria estampada nos rostos sempre que um deles ficava pronto! 

A última ativação na Faculdade de Letras da Universidade do Porto foi um encontro 

para fazer guirlandas, encerrando de onde começamos — com as coroas, círculos de 

ervas que representam o ciclo eterno da vida. Como não lembrar e homenagear todas 

as mulheres que cederam suas guirlandas para que essa ocupação pudesse acontecer? 

Como não sentir seus gestos e amor envolvido em cada uma delas? Havia guirlandas 

espalhadas por toda a biblioteca: aproximando os livros para intercambiar saberes, 

ornando as vitrines, convidando os estudantes a pousar uma delas sobre suas cabeças 

e experimentar uma sessão de estudo mais perfumada, ou inspirada pelas potências 



 

 

160 

que sussurravam. Ornar a cabeça, laurear, me faz lembrar da lenda do amor entre 

Apolo e Dafne. Eros, o cupido, deus do amor, decidiu atingir Apolo com uma flecha 

de ouro e a Ninfa Dafne com uma flecha de chumbo. Ao se encontrarem, Apolo caiu 

apaixonado pela ninfa e passou a persegui-la em busca de seu amor. Dafne, 

desesperada, tomou aversão de Apolo, e para fugir transformou-se em um Loureiro. 

Apolo passou a usar a coroa de louro como símbolo do seu eterno amor. 

Posteriormente os romanos adotaram a coroa de louro para ornar os vitoriosos, e ela 

tornou-se o símbolo das conquistas. 

A indeterminação que antecedia os encontros esvaziava minhas certezas, e 

me abria para o risco, para o novo. Um estado especial onde não há promessa, não 

há garantia, mas que pulsa potência. Com a experiência das ativações, fui ampliando 

a sensibilidade para juntar pessoas, entendendo que compartilhar tempo é estar em 

comunhão, fazer comunidades momentâneas que nos dão alegria e força. Dessa vez 

eu não precisei deambular nos espaços da Faculdade de Letras da Universidade do 

Porto em atividade de colheita, tive a felicidade de receber novamente Fernanda 

Lima, Janice Cruz e Beatriz para mais um encontro. Chegaram também Fernanda 

Venâncio, Fernanda Vaqueiro, Catarina Magalhães, Arthur e mais outras pessoas. Não 

dei conta de registar seus nomes, percebi que durante as ativações minha atenção 

oscilava entre o plano geral dos acontecimentos e a interação específica que estou 

estabelecendo com alguém ou algo. 

Há um limite de abrangência, tudo acontece como em um fluxo contínuo, e 

certas coisas sobram, ficam à margem, parcialmente percebidas. Em uma das boas 

conversas que tive com Bruno Almeida, ele fez um paralelo entre a escultura e a 

performance, dizendo: na primeira se constrói algo com o espaço, retirando ou 

acrescentando matéria, enquanto na segunda, é o encontro com o outro que nos 

esculpe. Suas palavras ecoaram em mim. Passei muito tempo ruminando o que seria 

ser “esculpida” pelo outro, que sensações seriam essas, e como todas as ativações 

me afetariam? Depois de me lançar de corpo e alma aos diferentes encontros para 

semear, intuo que estes me plantaram: fui semeada pelo que recebi de cada pessoa 

que abriu uma fresta, uma breve fissura para minha presença, para as ervas, e tudo 

que havia e acontecia naquele momento e lugar. 



 

 

161 

“Florestas emergem de encontros”58, escreve a antropóloga americana Anna 

Tsing, e tudo o que fizemos desde as primeiras conversas sobre ocupar uma 

biblioteca foi plantar a intenção de reflorestar. Com esse termo, queríamos reunir 

pessoas e construir juntos algo que traria valor e alegria para todos na forma de um 

legado — a ação individual sendo ampliada e fazendo brotar nas pessoas novas formas 

de se imaginar em um mundo que indica ter se esgotado. As conversas iniciais com 

Bia Petrus eram expansivas, parecia que nós crescíamos de tamanho, e certamente, 

a visão do projeto seguia a mesma direção. Novas pessoas foram chegando, muitas 

mãos se juntaram às nossas, construímos um conceito, coisas lindas de plantas e 

ervas brotaram na biblioteca perfumando o ambiente, alterando a experiência 

daquele lugar. Fizemos dali um laboratório de alquimia, uma sala de alta magia, um 

confessionário de emoções invisíveis ou ainda não reconhecidas, uma cúpula de 

discussão dos problemas do capitalismo, um salão de belezas, um espaço de 

acolhimento de fragilidades e delicadezas, de impregnações proibidas, invasões 

silenciosas, muitas contaminações. 

Eu agradeço profundamente a oportunidade e o privilégio de ter sonhado, 

caminhado, pensado, trabalhado, e me ampliado nos encontros (Figura 11.1) com 

cada uma e todas as pessoas que acolheram o chamado do projeto nesse ciclo de 

seis meses. Continuo a elaborar o que aconteceu dentro e fora de mim, e posso 

afirmar que fui semeada e afetada por tudo o que vivi. Essas notas são o testemunho 

disso! Sinto-me floresta. Muito obrigada a todes que me deram as mãos e, por que 

não dizer, o coração. 

 

 

 

 

 

58 Anna Lowenhaupt Tsing, O Cogumelo no fim do mundo — sobre a possibilidade de vida nas ruínas do 

capitalismo. São Paulo: N-1 Edições, 2022. 

 



 

 

162 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 11.1. Artwork da Exposição.  

Fonte: Esgar Acelerado 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula11 

 

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula11


 

 

163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

164 



 

 

165 

Amanda Mazzoni Marcato 

Affonso Eduardo Reidy fez parte do grupo de arquitetos responsável por colocar a 

arquitetura moderna brasileira em relevância no contexto internacional, juntamente 

com Lúcio Costa e Oscar Niemeyer. Reidy, por sua vez, ganhou destaque por 

trabalhar com “a enquadração urbanística da arquitetura e com a feição social da 

arquitetura e urbanismo” (Bonduki, 2000, p.11). Seu período de atividade (1929 – 

1964) foi marcado pela quase exclusividade de seu serviço ao poder público, já que 

foram poucas as produções dedicadas à iniciativa privada, marcando um de seus 

traços mais emblemáticos: o de servidor público. 

Reidy, nascido em Paris em 1909, mudou-se para o Brasil durante a infância, 

onde se estabeleceu como uma figura central na arquitetura moderna brasileira. Sua 

educação e carreira ocorreram em um período marcado por intensas mudanças 

culturais, políticas e sociais, tanto no Brasil quanto globalmente. Reidy iniciou seus 

estudos na Escola Nacional de Belas Artes (ENBA) no Rio de Janeiro, uma das 

instituições mais prestigiosas de sua época. Ele se formou em arquitetura em 1930, 

em um momento em que aspectos do modernismo europeu começavam a ganhar 

força no Brasil. Durante sua formação, foi influenciado por professores e colegas que 

estavam engajados com as ideias modernistas e com o desejo de criar uma 

arquitetura que fosse ao mesmo tempo funcional e esteticamente inovadora:  

A descoberta da arquitetura moderna levou Reidy a um processo conflituoso no 

desenvolvimento de sua formação, passando a desacreditar no ensino acadêmico que recebia 

e a buscar fora da escola uma formação alternativa (Bonduki, 2000, p.12). 

No início do século XX, o Brasil vivia um período de rápida modernização e 

urbanização. O Rio de Janeiro, onde Reidy cresceu e estudou, era o centro dessas 

transformações. A cidade estava se convertendo de uma capital colonial em uma 



 

 

166 

metrópole moderna, com significativos projetos de infraestrutura e desenvolvimento 

urbano. Esse período também foi caracterizado pelo surgimento do movimento 

modernista no Brasil, que se manifestou em diversas áreas, como literatura, artes 

plásticas e arquitetura. Os modernistas brasileiros buscavam romper com os estilos 

acadêmicos e tradicionais, promovendo uma estética nova que refletisse a realidade 

contemporânea e as especificidades culturais do país. 

O ano de 1930 foi decisivo para Reidy. Exatamente no ano de sua formatura, estourou a 

Revolução de 30, que levou Getúlio Vargas ao poder no bojo de um processo de 

transformação estrutural da sociedade brasileira. O novo governo, de tendências autoritárias, 

iniciou um processo de modernização que gerou uma industrialização e urbanização 

aceleradas, fortemente induzidas pelo Estado, ele próprio reestruturado para enfrentar os 

desafios da transformação. A nova conjuntura teve enorme impacto nas demandas colocadas 

para os arquitetos, que foram decisivas para a carreira de Reidy (Bonduki, 2000, p.13). 

Após sua formação, Reidy tornou-se arquiteto da Prefeitura do Distrito 

Federal, através de concurso público, em 1932. Sua experiência profissional, 

entretanto, tem início em 1929, através de um estágio com o urbanista francês Alfred 

Agache, que havia sido convidado pelo prefeito Antônio Prado para elaborar um Plano 

Diretor para a Capital. Segundo Nabil Bonduki59 (2000), Agache foi responsável por 

incorporar uma nova maneira de se pensar o urbanismo, conciliando a proposta global 

de ordenamento da cidade (zoneamento, saneamento, legislação e sistema viário) 

com um plano de remodelação e embelezamento (aspectos estéticos). A Revolução 

de 30 não permitiu que o urbanista francês continuasse a trabalhar no Rio de 

Janeiro60 e Affonso Eduardo Reidy permaneceu em seu escritório, em constante 

contato com seus projetos e trabalhos, até a data de seu fechamento, em 1931. Foi 

 
59 Nabil Bonduki é urbanista, arquiteto e professor, conhecido por sua contribuição significativa aos estudos sobre 

a arquitetura e o urbanismo no Brasil. Sua importância para a pesquisa sobre Afonso Eduardo Reidy, um dos mais 

destacados arquitetos brasileiros do século XX, é evidenciado na organização do livro Affonso Eduardo Reidy – Série 

Arquitetos Brasileiros (Bonduki, 2000), obra fundamental para a compreensão da vida e obra do arquiteto. Nesse 

livro, Bonduki reúne ensaios, análises e documentos que traçam um panorama detalhado da carreira de Reidy, 

destacando suas principais obras e sua influência no modernismo brasileiro.  
60 A Revolução de 1930, que levou Getúlio Vargas ao poder e encerrou a Primeira República no Brasil, provocou 

transformações profundas nas esferas política, econômica e social, afetando vários setores, inclusive o urbanismo. 

O urbanista francês Alfred Agache, contratado para desenvolver um plano diretor para o Rio de Janeiro, teve seu 

trabalho interrompido devido à instabilidade e às novas prioridades emergenciais do governo. A revolução causou 

uma reestruturação administrativa e uma redireção dos recursos públicos, desviando o foco das grandes 

intervenções urbanísticas previamente planejadas. Além disso, o governo de Vargas priorizou projetos voltados para 

a industrialização e o desenvolvimento econômico imediato, relegando o plano de Agache, que era mais amplo e 

de longo prazo, a um segundo plano. Dessa forma, a Revolução de 1930 impediu Agache de continuar seu trabalho 

no Rio de Janeiro, deixando seu plano diretor inacabado e subvalorizado pelas novas diretrizes governamentais. 



 

 

167 

Reidy que, já empossado na Prefeitura, ficou encarregado de desenvolver ou adaptar 

algumas das propostas de Agache. 

Durante este primeiro período de trabalho na Prefeitura, um dos únicos 

projetos do arquiteto que foi de fato construído foi a Escola Primária na zona rural 

do Distrito Federal. Esta obra é relevante para a trajetória de Reidy e para o 

desenvolvimento deste texto, por ser a primeira construção também dirigida pela 

engenheira municipal Carmen Portinho, que mais tarde se tornaria companheira do 

arquiteto no serviço público e na vida privada: 

A dupla Carmen-Reidy nunca mais se desfez. De temperamentos diferentes, ela mais expansiva 

e política, ele mais tímido e reflexivo, a combinação da engenheira com o arquiteto gerou 

algumas das mais importantes obras de arquitetura brasileira, projetadas por Reidy, 

construídas por Carmen: os conjuntos do Departamento de Habitação Popular, Pedregulho e 

Gávea; o Museu de Arte Moderna; as casas de Jacarepaguá e de Itaipava, onde viveram vários 

anos (Bonduki, 2000, p.15).  

Carmen Velasco Portinho (1903-2001) foi a terceira mulher a se formar em 

Engenharia Civil no Brasil, concluindo seus estudos na Escola Politécnica do Rio de 

Janeiro em 1926. Ao longo de sua carreira, teve uma atuação significativa na 

Prefeitura do Distrito Federal, onde contribuiu para o desenvolvimento de projetos 

urbanísticos inovadores e de habitação social. Além de seu trabalho na engenharia, 

Carmen foi uma figura fundamental no cenário cultural do Rio de Janeiro, 

desempenhando um papel crucial na construção e direção do Museu de Arte Moderna 

(MAM) e, mais tarde, à frente da Escola Superior de Desenho Industrial (ESDI). Sua 

contribuição para o urbanismo, a arte e o design, bem como sua participação nos 

primeiros movimentos feministas organizados no país, fazem dela uma personalidade 

importante para a história brasileira, como será destacado ao longo deste texto. 

Reidy começou a trabalhar no Departamento de Habitação Popular da 

Prefeitura do Rio de Janeiro, onde teve a oportunidade de participar de vários 

projetos urbanos significativos. Sua atuação no serviço público permitiu-lhe 

desenvolver uma visão abrangente sobre a arquitetura e o urbanismo, sempre com 

foco no problema da habitação. No Departamento de Habitação Popular, setor 

dirigido por Carmen Portinho, o arquiteto que até a segunda metade dos anos de 

1940 era respeitado profissionalmente, mas não tinha seus projetos viabilizados, 



 

 

168 

passou a ser chefe de planejamento e logo se dedicou a grandes propostas (Bonduki, 

2000). 

Segundo Bonduki, uma das principais contribuições de Reidy foi a sua 

habilidade em integrar os princípios do modernismo internacional com as 

especificidades do contexto brasileiro. O autor destaca duas obras emblemáticas que 

ilustram essa capacidade: o Conjunto Residencial do Pedregulho e o Museu de Arte 

Moderna do Rio de Janeiro. Nabil Bonduki enfatiza que a filosofia de Reidy era 

profundamente humanista, sempre preocupada com a qualidade de vida dos usuários 

dos edifícios: ele defendia uma arquitetura acessível e socialmente responsável, 

acreditando que o ambiente construído poderia influenciar positivamente a vida das 

pessoas. 

A partir dos estudos do sociólogo francês Pierre Bourdieu, consideramos a trajetória 

de um indivíduo como resultado da interação entre habitus, campo e capital 

(Bourdieu, 1984). O habitus, conjunto de disposições internalizadas, molda 

percepções, aspirações e comportamentos com base nas experiências sociais e 

culturais vividas. Os campos são espaços sociais específicos com regras e hierarquias 

próprias, responsáveis por definirem as oportunidades e os desafios que um indivíduo 

enfrenta. E, por fim, o capital (econômico, cultural, social ou simbólico), é capaz de 

influenciar diretamente a posição e a mobilidade dentro desses campos. A noção de 

trajetória é, portanto, construída pela maneira como esses recursos e disposições 

internas são utilizados para transitar e competir dentro dos diversos campos sociais 

ao longo da vida do indivíduo.  

 A relação Carmen-Reidy é um exemplo concreto de como as interações 

pessoais e profissionais podem influenciar a trajetória de um indivíduo, conforme os 

conceitos de habitus, campo e capital propostos por Pierre Bourdieu. A colaboração 

entre eles não só ampliou as possibilidades de atuação de Reidy no campo da 

arquitetura, mas também trouxe uma dimensão social e política que influenciou 

significativamente seu trabalho: 

 



 

 

169 

Sem o dinamismo de Carmen, que não mediu esforços para viabilizar do ponto de vista 

administrativo, financeiro e construtivo empreendimentos de grande vulto e complexidade 

como Pedregulho e MAM, talvez as obras que projetaram Reidy como um dos principais 

arquitetos brasileiros nunca tivessem se viabilizado (Bonduki, 2000, p.15) 

 No campo do urbanismo carioca e da arquitetura moderna brasileira, Reidy se 

destacou de sua geração - composta também por Lúcio Costa e Oscar Niemeyer – a 

partir de sua atuação enquanto funcionário da Prefeitura do Distrito Federal e pela 

preocupação comum de seus projetos: o tratamento de questões de cunho social, 

como o caso da habitação no Brasil e o crescimento da população urbana de baixa 

renda, por exemplo. 

 O arquiteto Alfredo Luiz Britto, em entrevista para o livro Capítulos da 

memória do urbanismo carioca (2002), evidencia a importância de Carmen Portinho 

na trajetória de Reidy: “Se ele não a tivesse encontrado, talvez não fosse conhecido 

além de uma repartição pública” (Britto, 2002, p. 17). O Conjunto Habitacional 

Prefeito Mendes de Morais (Pedregulho), em Benfica, é citado por Britto como um 

marco mundial na ideia de habitação de caráter social. Segundo o arquiteto, ainda 

sobre Pedregulho, é importante lembrar que: 

 (...) sua concepção não pode ser creditada apenas ao Reidy, porque foi a Carmen Portinho 

quem primeiro vislumbrou essa questão. E é ela quem estimula e dá uma dose extraordinária 

de gás ao Reidy, para que ele ponha todo o seu talento, sua intuição e sua visão sobre a 

organização social, da modernidade e da arquitetura num projeto como aquele (Britto, 2002, 

p. 22). 

A partir do final dos anos 1920, a arquitetura deixou de ser um campo centrado 

no indivíduo e passou a focar na sociedade e na cidade. Devido à multiplicação das 

favelas e ao surgimento de novas epidemias, a habitação social tornou-se um tema 

de discussão global. Enquanto as favelas cresciam lentamente no Rio de Janeiro, São 

Paulo experimentava uma rápida explosão demográfica, tornando o problema mais 

evidente. Foi a partir da Segunda Guerra Mundial, que o tema da habitação social 

ressurgiu no contexto do poder público carioca, com a criação do Departamento de 

Habitação Popular, ligado à Secretaria de Viação e Obras Públicas, sob a direção de 

Carmen Portinho. Simultaneamente, foi criado o Departamento de Urbanismo na 

mesma secretaria, sob a direção de Affonso Eduardo Reidy, fortalecendo 

significativamente esses dois campos e viabilizando, cada vez mais, a parceria 

Carmen-Reidy (Pereira, 2002). 



 

 

170 

Foi graças à Carmen que ele (Reidy) conseguiu realizar seu primeiro grande projeto, o conjunto 

do Pedregulho, para funcionários da prefeitura. Como diretora do Departamento de Habitação 

Popular da prefeitura, cabia-lhe escolher o arquiteto que projetou o conjunto, e ela chamou o 

Reidy (Leitchic, 2002, p.45). 

Após a Segunda Guerra Mundial, Carmen Portinho passou um período 

significativo na Inglaterra, onde estudou e se especializou em planejamento urbano 

e habitação social. Esse tempo no exterior foi crucial para sua formação profissional, 

permitindo-lhe absorver as mais recentes teorias e práticas urbanísticas que estavam 

sendo desenvolvidas na Europa. A experiência e o conhecimento adquiridos durante 

sua estadia na Inglaterra foram fundamentais para seu trabalho subsequente no 

Brasil, especialmente quando assumiu a direção do Departamento de Habitação 

Popular no Distrito Federal, ajudando a moldar uma visão progressista e uma nova 

abordagem em relação à urbanização e à habitação social, influenciando 

diretamente a implementação de políticas habitacionais no Rio de Janeiro, como 

visto no Conjunto Residencial Pedregulho: 

A origem de sua construção começou quando, de regresso da Inglaterra e imbuída de grande 

entusiasmo, propus ao secretário de Obras e Viação da Prefeitura do Distrito Federal a criação 

do Departamento de Habitação Popular, uma vez que aqui, como na Inglaterra daqueles anos 

terríveis, a moradia popular continuava sendo problema de difícil solução, como ainda hoje 

em dia (Portinho, 1999, p.103). 

Margareth da Silva Pereira, arquiteta, urbanista e doutora em história, 

caracteriza Reidy como o arquiteto moderno que mais marcou a cultura visual e o 

espaço urbano carioca. Por se destacar a partir de uma maior influência do 

urbanismo, quando comparado aos outros arquitetos de sua geração, Reidy deixou 

marcas que ainda sobrevivem na cidade do Rio de Janeiro, como o Aterro, Pedregulho 

e, finalmente, o Museu de Arte Moderna (Pereira, 2002). 

Carmen foi diretora executiva adjunta do Museu de Arte Moderna do Rio de 

Janeiro de 1951 a 1966, conciliando seu trabalho na Prefeitura com as 

responsabilidades do Museu: “O meu gabinete no Departamento de Habitação 

Popular ficou sendo um prolongamento do museu. Foi lá que nasceu o traçado do 

futuro MAM carioca” (Portinho, 1999, p.117). Segundo relatos de Portinho, o projeto 

da obra do museu foi, em um primeiro momento, pensado para ser entregue a Oscar 

Niemeyer, mas o então prefeito João Carlos Vital, que fazia parte do Conselho do 

museu, interferiu alegando que a prefeitura, que já havia doado o terreno, também 



 

 

171 

ofereceria um de seus arquitetos para projetar a sede (idem). Para Margareth 

Pereira, foi clara a escolha do nome de Reidy: “A Carmen era muito amiga da Niomar 

Muniz Sodré e conseguiu que o MAM fosse entregue ao Reidy. Ele projetou e ela 

fiscalizou a construção” (Pereira, 2002, p. 46). 

A parceria entre Carmen Portinho e Affonso Eduardo Reidy na construção do 

Museu de Arte Moderna (MAM) do Rio de Janeiro é, assim como no caso de 

Pedregulho, um exemplo de como essa relação influenciou projetos culturais e 

arquitetônicos. Carmen, principalmente a partir de vias administrativas, foi 

fundamental no planejamento e na articulação institucional dos projetos, enquanto 

Reidy, com seu conhecimento arquitetônico e urbanístico, concebeu projetos 

importantes da arquitetura moderna brasileira. O MAM, inaugurado em 1958 no 

edifício sede projetado por Affonso Eduardo Reidy, destacou-se pela sua estrutura e 

pela integração harmoniosa com o Parque do Flamengo, refletindo uma abordagem 

inovadora ao espaço expositivo e público.  

A sinergia entre Portinho e Reidy resultou na execução de diversos projetos 

(assim como exemplificado aqui pelo caso Pedregulho e MAM) e foi crucial na 

construção e solidificação da carreira do arquiteto. Como apresentado até aqui, a 

experiência em planejamento urbano, a forte rede de relações e os contatos 

administrativos e institucionais de Carmen, foram cruciais para proporcionar a Reidy 

não apenas um ambiente colaborativo, mas também visibilidade e suporte 

institucional em seus projetos. É a partir deste contexto que procuramos aqui 

questionar a lógica binária estruturante do pensamento moderno, objetivando 

deslocar sua construção hierárquica e expor, a partir do caso Carmen-Reidy, as 

barreiras responsáveis pelo avanço desproporcional das mulheres nas carreiras 

quando comparadas aos homens e, no caso de Carmen, o comum esquecimento de 

suas contribuições. 

Uma rápida investigação envolvendo o nome de Carmen Portinho resulta, sem outros 

caminhos alternativos, em poucas pesquisas e produções bibliográficas. Uma 

biografia escrita por Ana Luiza Nobre e a autobiografia Carmen Portinho – Por toda 

a minha vida são os dois resultados principais que se dispõem a trabalhar a vida da 



 

 

172 

engenheira. Reidy, entretanto, figura nos mais diversos trabalhos a respeito da 

arquitetura moderna brasileira. A principal obra,61 em termos de divulgação e 

documentação da produção do arquiteto, foi resultado, como aponta o próprio 

organizador Nabil Bonduki, do esforço direto de Carmen Portinho em resgatar sua 

obra e pensamento.  

Ambos os profissionais deixaram, portanto, marcas profundas na arquitetura e 

no urbanismo do Brasil, mas suas trajetórias e reconhecimentos diferiram em vários 

aspectos, que ainda ecoam. Por muito tempo as relações sociais, os padrões de 

dominação sexual e a moral burguesa não foram discutidos. Assim como Margareth 

Rago (2012) identificou a consolidação da construção cultural e social das diferenças 

sexuais a partir dos estudos de gênero, a historiadora Joan Scott (1995) ressaltou a 

conexão existente entre as relações sociais e as relações de poder. A análise pelo 

gênero é, portanto, via significante de domínio e, também, elemento responsável 

pela constituição das relações sociais baseadas nas diferenças percebidas entre os 

sexos (Rago, 2012). É a partir desta premissa que a análise da construção 

histórico/social de símbolos culturais referentes às mulheres é feita e normas de 

estruturação social são determinadas e difundidas. 

Judith Butler (2016), em seu trabalho Problemas de gênero, discute as 

relações de poder para além de uma negociação elementar entre homens e mulheres, 

já que esses sujeitos podem atuar na própria construção do conceito de gênero e na 

produção de categorias binárias. Para a autora, gênero diz respeito a uma prática 

contaminada de atos sociais, desenvolvida a partir da ideia de repetição, já que os 

sujeitos constroem, vivenciam e afirmam suas funções sociais como mulheres ou 

homens no mesmo instante em que processos de emancipação são determinados 

(Butler, 2016). A estrutura social é, como aponta Butler, baseada em modelos 

patriarcais, resultantes de uma prática reguladora heterossexual e compulsória, 

responsável pelo movimento de dominação masculino (idem). A necessidade das 

pesquisas que se dediquem à compreensão dos símbolos culturais que subscrevem as 

mulheres e suas respectivas construções e contextos – como proposto aqui - é, como 

 
61 Bonduki, N. (2000). Affonso Eduardo Reidy - Arquitetos Brasileiros. Portugal: Ed. Blau/Inst. Lina Bo e P.M. Bardi. 

 



 

 

173 

defendido por Joan Scott, eminente. A autora justifica tal demanda como caminho 

questionador das categorias sociais e do processo de naturalização da hegemonia 

masculina. 

É nessa sociedade patriarcal que a construção da mulher como sujeito 

histórico inferior ou limitado foi concebida. Simone de Beauvoir (1970) postula que 

os homens acreditaram ser útil preservar e nutrir o estado de dependência da 

mulher, estabelecendo seus códigos neste fim e constituindo-as enquanto seres 

inferiores, o Outro (Beauvoir, 1970, p. 179). A legitimação da dominação masculina 

foi dotada, ao longo dos anos, por argumentos de cunho religioso, psicanalítico, 

científico, médico, etc. Essa dominação obteve coerência ao longo dos anos e as 

mulheres foram, portanto, silenciadas e/ou reconhecidas tardiamente como agentes 

históricos. 

Os estudos feministas deram origem aos primeiros questionamentos acerca do 

papel do homem na sociedade e a maneira como a superioridade masculina foi 

estruturalmente formada e desenvolvida nos vários contextos. As contínuas teorias e 

debates são essenciais devido à crescente necessidade de repensar os papéis sociais, 

seu desenvolvimento histórico e a realidade atual. Quando Butler redefiniu gênero 

como performance e performatividade, questionou a produção e a reprodução do 

sistema sexo/gênero normativo e binário, concluindo que, assim como o sexo e a 

sexualidade não são expressões de uma identidade essencial, mas sim efeitos de um 

discurso sobre o sexo, o gênero também não é uma manifestação do sexo (Butler, 

2016). A partir deste cenário, entendemos que o estabelecimento da hierarquia do 

poder masculino é resultado das estruturas de dominação que sempre influenciaram 

as relações entre homens e mulheres, configurando um fenômeno de continuidade 

de valores até os dias atuais. 

Pierre Bourdieu interpreta a dominação masculina através do conceito de 

dominação simbólica, onde tanto os opressores (aqueles que dominam) quanto os 

oprimidos (dominados) absorvem e reproduzem a ordem social que favorece os 

homens. Para Bourdieu, a dominação simbólica funciona de maneira invisível e 

discreta, mediante práticas culturais, crenças e normas sociais que validam a 

superioridade masculina e a subordinação feminina. Esse fenômeno se sustenta não 

apenas pelo poder visível dos homens, mas também pela aceitação inconsciente das 



 

 

174 

mulheres, que veem essas normas como naturais. Assim, a dominação masculina se 

perpetua ao ser continuamente reafirmada e normalizada nas interações diárias e 

nas instituições sociais, criando um ciclo difícil de romper (Bourdieu, 2021). É 

importante lembrar que a formação histórica do Brasil teve um impacto significativo 

na produção do modelo de masculinidade construído e disseminado, responsável por 

sugerir uma supremacia dos homens sobre as mulheres. 

Este mecanismo descrito por Bourdieu (2021) é, portanto, perpetuado por 

normas sociais e práticas culturais que não apenas privilegiam os homens, mas 

também são internalizadas. Desta forma, mesmo em contextos em que homens e 

mulheres têm capacidades e méritos similares, a tendência é que os homens recebam 

mais reconhecimento e visibilidade, enquanto as contribuições das mulheres são 

subestimadas ou ignoradas. Carmen Portinho teve uma carreira de sucesso, 

destacando-se no campo da engenharia, da arquitetura e urbanismo, das artes e 

como feminista pioneira no Brasil, tendo um papel crucial na implementação de 

políticas urbanas inovadoras e na promoção dos direitos das mulheres. No entanto, 

devido à dominação masculina descrita por Pierre Bourdieu, sua visibilidade e 

reconhecimento foram limitados. A dominação simbólica enraizada nas estruturas 

sociais e culturais são responsáveis por fazer com que as conquistas das mulheres 

sejam frequentemente subestimadas ou ignoradas. Assim, mesmo com suas 

contribuições significativas, Portinho não recebeu o destaque merecido, pois a 

sociedade tende a valorizar mais os feitos dos homens e a invisibilizar as realizações 

das mulheres. 

É com grande gratidão que este texto é escrito para integrar o livro Mulheres: 

Guardiãs dos Lugares. Escrever sobre mulheres é de extrema relevância, pois permite 

ampliar o reconhecimento e valorização das suas trajetórias, contribuições e 

perspectivas únicas que frequentemente são subestimadas ou negligenciadas. Este 

projeto oferece uma oportunidade significativa para explorar e celebrar as 

experiências das mulheres como guardiãs de espaços, sejam eles físicos, sociais ou 

simbólicos. 



 

 

175 

Agradeço também à professora Paula Guerra pelo convite para fazer parte 

deste projeto inspirador. A iniciativa de destacar o papel das mulheres na 

preservação e construção de lugares é crucial, não apenas para promover a 

diversidade e a igualdade de gênero, mas também para enriquecer nosso 

entendimento das dinâmicas sociais e culturais que moldam nossas comunidades. É 

inspirador poder contribuir com este esforço coletivo de reconhecimento e 

valorização das mulheres e seus legados. 

O texto apresentado é resultado de um recorte da minha pesquisa de doutorado, 

ainda em andamento, e, desta forma, se configura como parte de um estudo mais 

amplo. Esta é uma pesquisa financiada pela Coordenação de Aperfeiçoamento de 

Pessoal de Nível Superior (CAPES).  

Beauvoir, S. de. (1970). O segundo sexo: fatos e mitos (S. Milliet, Trad.; 2ª ed.). Difusão Europeia do 
Livro. 

Bonduki, N. (2000). Affonso Eduardo Reidy - Arquitetos Brasileiros. Ed. Blau/Inst. Lina Bo e P.M. Bardi. 

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste. Harvard University Press. 

Bourdieu, P. (2021). A dominação masculina (M. H. Kuhner, Trad.; 19ª ed.). Bertrand Brasil. 

Britto, A. L. (2002). Entrevista. In A. Freire & L. L. Oliveira (Orgs.), Capítulos da memória do urbanismo 
carioca. Fundação Getúlio Vargas. 

Butler, J. (2016). Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade (R. Aguiar, Trad.). 
Civilização Brasileira. 

Freire, A., & Oliveira, L. L. (Orgs.). (2002). Capítulos da memória do urbanismo carioca. Fundação 
Getúlio Vargas. 

Leitchic, B. (2002). Entrevista. In A. Freire & L. L. Oliveira (Orgs.), Capítulos da memória do urbanismo 
carioca. Fundação Getúlio Vargas. 

Nobre, A. L. (1999). Carmen Portinho: O moderno em construção. Relume-Dumara. 

Pereira, M. da S. (2002). Entrevista. In A. Freire & L. L. Oliveira (Orgs.), Capítulos da memória do 
urbanismo carioca. Fundação Getúlio Vargas. 

Portinho, C. (1999). Por toda a minha vida: depoimento a Geraldo Edson de Andrade. EdUERJ. 

Rago, M. (2012). Epistemologia feminista, gênero e história. Cnt Compostela. 

Scott, J. W. (1995). Gênero: uma categoria útil de análise histórica. Educação & Realidade, 20(2), 71-
99. 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula12  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula12


 

 

176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

177 



 

 

178 

Margarida Leite Gonçalves 

Atualmente, Portugal dispõe de uma das legislações relativas à proteção e 

reconhecimento dos direitos da Comunidade LGBTQIA+ mais avançadas do mundo. 

Porém, a legislação não se traduz em reconhecimento e aceitação social (Guerra, 

2022), e neste campo, o país ainda se encontra arreigado a normas e convenções de 

género e sexo conservadoras. Um exemplo disso é o relatório anual do Observatório 

da Discriminação Contra Pessoas LGBTI+ da ILGA Portugal (intervenção lésbica, gay, 

bissexual, trans e intersexo) que, entre 2020 e 2022, recolheu 469 denúncias relativas 

a preconceito, discriminação e violência relacionadas com identidade de género, 

expressão de género, orientação ou características sexuais das vítimas (ILGA 

Portugal, 2023). 

Os movimentos pelos direitos das pessoas LGBTI+ são o grande motor de 

mudança na sociedade portuguesa. O ativismo praticado por este movimento é 

designado de ativismo sincrético (Santos, 2018), visto possuir uma agenda 

multifacetada e que atua em várias frentes. Além disso, estes movimentos não 

operam segundo relações restritas e hierarquizadas, sendo notória a cooperação 

entre organizações não-governamentais, grupos informais e artistas (Santos, 2018; 

Tanques, 2012).  

A arte é uma poderosa ferramenta de crítica social (Upton-Hansen et al., 2020) 

e, quando se encontra ao serviço do ativismo, é designada por artivismo. Este 

neologismo entrou no mundo académico no início do século XXI e remete para a 

criação artística não só consciente, mas com um posicionamento político (Raposo, 

2015). No caso do artivismo, as artes impõem-se como mecanismo de resistência ao 



 

 

179 

status quo e estão ao serviço de uma cidadania ativa e da intervenção política 

característica das sociedades contemporâneas (Guerra, 2022a). 

Guerra destaca que o palco dos artivistas é o espaço público (2022), e as 

cidades são o espaço de eleição para os artivistas. Todavia, Martins e Campos 

argumentam que a luta e resistência no espaço público, no caso de artivistas, e 

ativistas queer assume também outra dimensão, o corpo (2024). Os corpos queer, tal 

como os corpos de outros grupos minoritários, são alvos de opressão e estigma. E, 

por isso, ter soberania e desfrutar de um corpo que a sociedade deseja subalterno e 

reprimido é um ato político. A dimensão performativa do corpo, a roupa, 

maquilhagem, tatuagens e postura transmitem mensagens (Hebdige, 1979) que 

expressam as afiliações sociais, valores e ideais dos indivíduos. A luta pela libertação 

do corpo queer é concomitantemente individual e coletiva. Por fim, recuando ao que 

é dito inicialmente sobre a falta de aceitação social de pessoas queer na sociedade 

portuguesa. Este estudo, baseado na investigação para obtenção do grau de Mestre 

em Ciências da Comunicação pela Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 

versa sobre a mediatização do artivismo queer nos órgãos de comunicação 

portugueses.  

Perdura a conceção, em Estudos de Jornalismo, de que o jornalismo é o 

“Quarto Poder”, ou seja, que em relação aos três outros poderes (executivo, 

legislativo e judicial) o jornalismo é quem os controla e escrutina, atuando como elo 

entre a opinião pública e as instituições governamentais (Traquina, 2007). Entre os 

pensadores deste ramo académico, existe também quem argumente que a imprensa 

deve ser o instrumento de reforma da sociedade, que agita e impulsiona as reformas 

sociais (Traquina, 2001). Posto isto, importa perceber se os média são de facto órgãos 

impulsionadores de mudança ou não. Stuart Hall argumenta que os órgãos de 

comunicação possuem um poder transformador enquanto órgãos legitimadores e 

promotores de aceitação social (1993). Ou seja, numa sociedade organizada segundo 

códigos e normas cisgénero e heteronormativas, pessoas queer com identidades não-

binárias não cumprem os códigos, saem da norma (Heck, 1972). Considerando que os 

média são os definidores do “senso comum”, importa perceber de que forma 

enquadram e mediatizam o trabalho de ativistas, e artivistas queer. Se, de facto, 

atuam enquanto catalisadores de reformas sociais, ou se veiculam a ideologia 

dominante. 



 

 

180 

Em Portugal, o campo dos estudos queer e da produção artística associada ao 

ativismo é um ramo ainda pouco explorado. Além disso, tal como Guerra enfatiza, 

estudos realizados sobre desigualdades de género e artivismo, depositam o foco 

essencialmente nas desigualdades experienciadas por mulheres, ignorando, ou 

inserindo na mesma categoria, as desigualdades que afetam pessoas queer (Guerra, 

2022a). Contudo, as desigualdades que afetam indivíduos queer são distintas das que 

afetam mulheres e, por isso, as suas formas de resistência e luta também o são.  

Estudar o papel dos média neste ecossistema é crucial. Enquanto órgão 

legitimador, definidor do “senso comum” (Hall, 1993), os média detêm um papel 

essencial na promoção de igualdade e aceitação social, possibilitando a 

desconstrução de noções baseadas no preconceito. Analisar a mediatização de 

dinâmicas artivistas pode trazer descobertas relevantes para os Estudos de Género e 

Estudos Queer, assim como para o ramo dos Estudos de Jornalismo. A pesquisa foi 

norteada por uma metodologia de perfil predominantemente qualitativo, dado o 

tema da investigação ser complexo; e para uma compreensão aprofundada do 

mesmo, foi necessário cruzar diferentes abordagens metodológicas e materiais 

empíricos distintos (Cresswell, 2007; Denzin & Lincoln, 2011). A artivista Filipe 

Sambado foi escolhida como estudo de caso, assim como a mediatização do seu 

trabalho.  

Filipe Sambado é uma artivista, criadora, compositora e produtora de música 

portuguesa, contando com uma carreira de mais de dez anos na indústria. Sambado 

tem 39 anos e é uma pessoa não-binária, utilizando preferencialmente pronomes 

femininos ou neutros. Apesar de ter assumido publicamente a sua identidade não-

binária apenas em 2020, a artista sempre teve uma expressão não-normativa e a sua 

“queerness sempre influenciou o seu trabalho artístico”62. A escolha desta artista 

como estudo de caso prendeu-se não só com o facto de ser uma artista queer, mas 

também com o facto de possuir uma carreira extensa no mundo da música e ter 

assumido publicamente a sua identidade não-binária recentemente, permitindo 

avaliar qual a reação dos órgãos de comunicação. 

 
62 Excerto da entrevista realizada a Filipe Sambado em maio de 2024 



 

 

181 

A metodologia adotada consistiu em análise de conteúdo temática-categorial 

(Bardin, 2012), em que se procedeu à recolha de notícias sobre, ou que 

mencionassem, Filipe Sambado em três jornais portugueses (Público, Expresso e 

Observador). Foi elaborado um corpus de análise constituído por 141 artigos e foram 

analisadas as temáticas mais recorrentes em cada artigo, a relação entre elas e de 

que forma eram tratadas. Os dados resultantes foram cruzados com uma entrevista 

semidiretiva à artivista. 

O material empírico desta investigação resultou da recolha nos websites dos três 

jornais de todos os artigos sobre, ou que mencionassem, Filipe Sambado entre 

dezembro de 2019 e março de 2024. Através da recolha sistemática constituiu-se um 

corpus empírico de 141 artigos distribuídos desigualmente pelos três órgãos de 

comunicação: Público (54 artigos), Expresso (33 artigos) e Observador (54 artigos). 

No caso do jornal Expresso, o número de artigos recolhidos não corresponde ao total 

de notícias produzidas por este órgão de comunicação, visto o acesso ao arquivo do 

jornal estar comprometido desde o ataque informático que o grupo IMPRENSA foi alvo 

no início de 2022 (Expresso, 2022; Pereirinha, 2022). Pelo exposto, apenas foi 

possível ler e analisar quatro dos artigos publicados neste jornal entre 2019 e 2021. 

Das notícias recolhidas, foi possível apurar que a maioria (50,4%) apresenta 

uma dimensão média (entre 3 a 6 parágrafos). Além disso, o género jornalístico 

dominante é a notícia, contando 118 dos 141 artigos. De se destacar também que a 

maioria do corpus empírico (72,3%) diz respeito a Filipe Sambado de forma indireta, 

ou seja, a maior parte dos artigos faz menção à artista na sua condição de produtora, 

colaborações musicais, participações como convidada, ou até, ao ser referida como 

inspiração por parte de outros artistas. Por fim, um tema que se tornou relevante 

pela sua recorrência na amostra foi o Festival RTP da Canção. Filipe Sambado 

participou no Festival RTP da Canção em 2020 e 21,3% do material empírico está 

relacionado com este concurso musical e a participação da artista (e consequentes 

aparições e atuações como convidada). 

 

 



 

 

182 

A primeira categoria da análise temática-categorial debruçou-se sobre códigos de 

ação queer e como estes eram retratados nos jornais selecionados. Foram 

considerados códigos todos os comportamentos, elementos estéticos, questões de 

identidades não-normativas e linguagem associadas a formas de auto expressão e 

resistência à heteronormatividade. Nos jornais, os códigos mais vezes identificados 

em notícias associadas a Filipe Sambado foram: estética queer, 

experiências/vivências não normativas e identidades de género não-binárias. Para 

uma análise em profundidade foram selecionados três artigos, um de cada jornal, 

sobre a estreia do novo álbum de Sambado, Três Anos de Escorpião em Touro, 

lançado no final de setembro de 2023.63 

Os três artigos eram longos e exploravam as inspirações de Sambado, falavam 

com a artista sobre a sua vida pessoal e sobre o lançamento do novo álbum. A 

referência a sua identidade não-binária é feita nos artigos, porém com diferenças. 

No jornal Expresso é notória uma preocupação em explicar ao leitor o que é uma 

identidade não-binária: “Ou seja, que não se identifica exclusivamente com o género 

masculino, nem apenas com o feminino, e que prefere para si os pronomes neutros 

ou femininos” (Mendonça & Fernandes, 2023). No caso do jornal Público esta 

explicação não é clara e é, contudo, feita referência ao processo de descoberta e 

transformação da identidade de Sambado. Já no jornal Observador, a questão 

identitária não é explorada: é feita referência à “reafirmação de género” e ao facto 

de Sambado ser uma pessoa não-binária, mas o artigo fica por aí.  

Além disto, nos artigos do Expresso e do Público, é feito um enquadramento 

interessante: a coragem. Sambado é retratado como uma pessoa que “deixou de ter 

 
63 Artigos utilizados: Rocha, M. & Fieschi, M. (2023, 29 de setembro). Como Filipe Sambado deixou de ter medo de 

ser. Público. https://www.publico.pt/2023/09/29/culturaipsilon/entrevista/filipe-sambado-deixou-medo-2064511 ; 

Mendonça, B., Ribeiro, J., & Fernandes, J. (2023, 20 de outubro). Filipe Sambado: “Não grito no café ‘sou uma pessoa 

não binária!’ Nós queremos é que nos tratem bem e que possamos ver a bola juntos. Expresso. 

https://expresso.pt/podcasts/a-beleza-das-pequenas-coisas/2023-10-20-Filipe-Sambado-Nao-grito-no-cafe-sou-

uma-pessoa-nao-binaria-Nos-queremos-e-que-nos-tratem-bem-e-que-possamos-ver-a-bola-juntos-e0f0b031 ; 

Farinha, R., & Amorim, F. (2023, 27 de setembro). “Três Anos de Escorpião em Touro”: a hyperpop de Filipe Sambado. 

Observador. https://observador.pt/2023/09/27/tres-anos-de-escorpiao-em-touro-a-hyperpop-de-filipe-sambado/ 

https://www.publico.pt/2023/09/29/culturaipsilon/entrevista/filipe-sambado-deixou-medo-2064511
https://expresso.pt/podcasts/a-beleza-das-pequenas-coisas/2023-10-20-Filipe-Sambado-Nao-grito-no-cafe-sou-uma-pessoa-nao-binaria-Nos-queremos-e-que-nos-tratem-bem-e-que-possamos-ver-a-bola-juntos-e0f0b031
https://expresso.pt/podcasts/a-beleza-das-pequenas-coisas/2023-10-20-Filipe-Sambado-Nao-grito-no-cafe-sou-uma-pessoa-nao-binaria-Nos-queremos-e-que-nos-tratem-bem-e-que-possamos-ver-a-bola-juntos-e0f0b031
https://observador.pt/2023/09/27/tres-anos-de-escorpiao-em-touro-a-hyperpop-de-filipe-sambado/


 

 

183 

medo” (Rocha & Fieschi), como um exemplo de coragem e bravura. Todavia, este 

enquadramento pode ser problemático na medida em que desfoca a questão do 

preconceito e discriminação contra pessoas queer como sendo um problema da 

sociedade, colocando a tónica numa coragem ilusória de que pessoas queer 

necessitam ter para se poderem expressar livremente e ocupar o espaço público.  

Considerando, tal como Marina Heck, que a ideologia é um sistema que 

codifica a realidade e é a lente através da qual percecionamos o mundo, qualquer 

discurso, científico ou jornalístico, pode ser submetido a uma leitura ideológica 

(1972). Ora, é interessante analisar o título da notícia do Expresso nesta perspetiva: 

"Não grito no café 'sou uma pessoa não binária!' Nós queremos é que nos tratem bem 

e que possamos ver a bola juntos" (Mendonça & Fernandes, 2023). O título é retirado 

de uma citação proferida pela artista, porém, impõe-se a questão: por que este título 

que faz referência a uma atividade profundamente masculinizada e 

heteronormativa? Uma identidade não-binária não se insere na estrutura dominante, 

não respeita a ideologia vigente, Hall chama a isto uma “problematic situation” 

(1993, p.72), ou seja, uma circunstância em que as normas vigentes não conseguem 

definir nem inserir na sua estrutura esta identidade. A referência de destaque ao 

futebol pode ser encarada como uma tentativa de inserir ou aproximar Sambado dos 

códigos ideológicos vigentes, de a tentar inserir numa estrutura que esta rejeita. Por 

fim, a estética de Sambado é um elemento central tanto da sua identidade queer 

como do seu trabalho enquanto artivista. Nos seus espetáculos e videoclipes, 

Sambado dança, usa saias, pintas as unhas e os lábios, e a isto, junta elementos da 

cultura popular e religiosa portuguesa (Guerra, 2023a).  

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 13.1 - Frame do Videoclipe Jóia da Rotina, de Filipe Sambado (2020) 
Fonte: Youtube https://www.youtube.com/watch?v=iSLmp7itNSk 

https://www.youtube.com/watch?v=iSLmp7itNSk


 

 

184 

Através do corpo, servindo-se da performance e da estética, Sambado 

reivindica um espaço para pessoas queer (Martins & Campos, 2024) numa indústria 

criada para a fruição de homens e mulheres heterossexuais e cisgénero (Guerra, 

2022b). A estética é central no trabalho artivista de Sambado, mas nos artigos 

analisados não lhe é dada relevância, sendo encarada como meras escolhas estéticas. 

A segunda categoria de análise consistiu em analisar quais as notícias do corpus de 

análise faziam menção ao artivismo presente na obra de Sambado, ou seja, se era 

estabelecida uma ligação entre a estética disruptiva (Guerra, 2023b), as sonoridades 

experimentais e as letras das músicas como uma forma de reivindicação, denúncia e 

resistência - não era necessário a palavra artivismo estar presente no artigo. 

Dos artigos analisados, apenas 12,8% exploravam a vertente artivista da obra 

de Sambado. Porém, como elucidado por Hall e Heck, os média não são isentos de 

presença ideológica e desempenham um papel crucial enquanto definidores do 

“senso comum”, das relações sociais e dos problemas políticos (1993; 1972). 

Relembrando que a ideologia é um sistema que codifica a realidade, e, por isso, é 

autónoma em relação à consciência e intenções dos agentes (Heck, 1972). Urge olhar 

não apenas para o conteúdo da mensagem, mas a forma como esta é transmitida, o 

que é dito e de que forma é feito. 

Seguindo o argumento de Ana Cristina Santos, de que existem três 

enquadramentos possíveis para assuntos relacionados com temas da Comunidade 

LGBTQIA+ (entretenimento, fonte credível ou enquadramento homofóbico e/ou 

transfóbico) (2018), em artigos relacionado com Sambado, o que prevalece é o 

enquadramento do entretenimento, sendo recorrentemente mencionada em notícias 

sobre novos lançamentos, concertos, espetáculos, intimamente ligadas com a sua 

produção cultural, mas não existindo profundidade na exploração do trabalho. Este 

aspeto tem um destaque notório no Expresso.  

Contudo, mesmo em artigos que falam do trabalho da artista de forma mais 

extensiva, a faceta artivista e política da sua obra é ignorada ou pouco explorada. O 

ativismo de Sambado materializa-se de forma individual (Guerra, 2023b), no palco 



 

 

185 

e, apesar de não constituir o “convencional” ativismo, como as manifestações, é uma 

importante vertente da resistência. Ao estar num palco, a cantar sobre a sua 

experiência queer individual, Sambado reivindica um espaço na esfera pública e 

denuncia os preceitos transfóbicos e homofóbicos da sociedade portuguesa. Este tipo 

de ativismo individual através das práticas artísticas coloca os indivíduos numa 

posição mais frágil visto estarem a dar a cara pelas causas (Guerra, 2022a). 

Teóricos como Hall e Martins e Campos põem em evidência que estas formas 

alternativas de fazer política, por oposição a processos eleitorais e partidos, são cada 

vez mais comuns nas camadas mais jovens da sociedade, principalmente em grupos 

minoritários, como a Comunidade Queer, que numa democracia pluralista são 

mantidos à margem pois não defendem a continuação da estrutura política vigente 

(Hall, 1993; Guerra, 2025). Talvez por isso, é que esta faceta do trabalho de Sambado 

permanece pouco explorada nos média. 

Além disso, Sambado salientou também, na entrevista para esta investigação, 

as diferenças de tratamento das quais foi alvo após ter assumido publicamente a sua 

identidade não-binária:  

Embora ela [queerness] já estivesse latente no meu trabalho, não era uma coisa assumida ou 

afirmada. É interessante como me parece que é mais fácil para as pessoas aplaudirem um 

homem de saia do que uma pessoa não-binária, e até ao momento em que experienciei isso, 

achei que poderia ser um exagero. 

Estamos novamente perante o que Hall descreve como “problematic situation” 

(1993, p.72), porque enquanto um homem de saia é “aplaudido” por ser 

aparentemente subversivo, continua a ser um homem que pertence a uma estrutura 

dominante que o beneficia. Um homem de saia não perturba as normas 

estabelecidas. Pelo contrário, uma pessoa não-binária não “joga segundo as regras” 

e, por isso, constitui um problema, visto não existir conhecimento prévio, 

significados ou interpretações onde possa ser inserida (1993). 

 […] situações desconhecidas, problemáticas ou ameaçadoras: onde não há "sabedoria 

tradicional", nem redes firmes de influência pessoal, nem cultura coesa, nem precedentes para 

ação ou resposta relevante, nem maneira direta de testar ou validar as proposições à nossa 

disposição para confrontar ou modificar seu poder inovador (Hall, 1993, p.72). 

É neste vácuo de conhecimento que os média assumem um papel crucial como 

órgão legitimador e definidor da realidade (Hall, 1993). No caso de Sambado, ela 



 

 

186 

avança que, após ter assumido a sua identidade não-binária publicamente e esta 

estar mais evidente na sua música, o seu trabalho passou a gerar mais controvérsia: 

“Da mesma forma que foi muito mais efervescente na forma como foi recebido [o 

novo álbum, Três Anos de Escorpião em Touro] pelas pessoas, foi também muito mais 

odiado”. 

Para esta última categoria de análise vale a pena recordar o excerto de uma 

entrevista de Sambado ao jornal Observador, a 23 de janeiro de 2020, sobre a sua 

participação no Festival RTP da Canção (FRTPC): 

 “Aliciou-me… [baixa o tom da voz] o dinheiro. E a visibilidade que aquilo pode dar. O Rui 

Miguel Abreu, que foi júri o ano passado, disse-me uma coisa que me ficou na memória: 

aproveita para ir e pôr mais um grão de areia na engrenagem. Lá assumi que ia participar e 

quando fiz a canção decidi que ia escrever uma letra sobre a forma como encaro o festival”. 

(Sambado in Correia, 2020) 

Ora, ao longo da análise do corpus empírico, destacou-se um padrão claro: a 

associação de Filipe Sambado ao Festival RTP Da Canção. Este festival surge em 1964, 

por vontade da Rádio e Televisão Portuguesa em participar no concurso musical 

internacional, Festival Eurovisão da Canção (Lopes, 2017). O Festival RTP Da Canção 

é o concurso musical mais longo da história da televisão portuguesa e detém um 

elevado potencial mediático. Sendo uma competição de canções e não de artistas, o 

certame afigura-se como uma oportunidade de artistas emergentes alcançarem 

novos públicos. 

No decorrer das últimas seis décadas, o Festival RTP Da Canção tem sido uma 

ferramenta de divulgação e promoção de composições originais. Ademais, tem 

impulsionado compositores, intérpretes, artistas, letristas e outros profissionais da 

área da música, estimulando a produção musical original (Lopes, 2016). 

Mas o Festival RTP Da Canção e, consequentemente, o Festival Eurovisão da 

Canção, vão para além da música. A canção vencedora no Festival RTP Da Canção 

representa Portugal no certame internacional e, para os diferentes países 

concorrentes, este display mediático representa uma oportunidade de construir uma 

imagem para transmitir ao resto da Europa (Gonçalves, 2019).  



 

 

187 

Dado que desde o seu começo o Festival Eurovisão da Canção é um reflexo das 

mudanças na Europa e no mundo (Rosenberg, 2020), a análise das canções a 

concurso, e as diferentes canções que cada país levou ao certame internacional ao 

longo dos anos, afiguram-se um bom fio condutor da análise das transformações 

geopolíticas, económicas e sociais ao longo dos anos. No caso português, até ao final 

dos anos 1960 as canções que representaram o país estavam intimamente ligadas 

com os valores do Estado Novo. Porém, no final dessa década, é notório um esforço 

e uma abertura do país para se aproximar da produção cultural do resto da Europa, 

levando ao certame, em 1969, o tema Desfolhada, representado por Simone de 

Oliveira (Lopes, 2015). A partir da Primavera Marcelista, um período de relativa 

modernização e liberalização do regime, os artistas portugueses aproveitaram o 

palco do Festival Eurovisão da Canção para expor e criticar os problemas do país 

(Gonçalves, 2019). 

Apesar do Festival Eurovisão da Canção possuir uma vasta audiência queer e, 

ao longo dos anos, ter vindo a acomodar códigos e representações queer (Baker, 

2017), ao nível nacional não existe nenhum artista assumidamente queer que tenha 

representado Portugal no concurso internacional (RTP Arquivos, s/d). Filipe Sambado 

participou no Festival RTP Da Canção em 2020, como o tema Gerbera Amarela do 

Sul. Apesar de ser a canção favorita do júri, os votos do público selecionaram Medo 

de Sentir, da artista Elisa Silva. A participação de Sambado no concurso valeu-lhe 

relativa exposição mediática, sendo que, da totalidade do corpus empírico, 21,3% 

dos artigos diziam respeito ao Festival RTP Da Canção. Repetindo o procedimento já 

realizado em categorias anteriores, foram selecionados alguns artigos-exemplo 64 a 

fim de serem analisados em profundidade. 

A performance de Sambado é recorrentemente descrita como “moderna”, as 

roupas que utilizou durante a atuação são classificadas como “elaboradas” ou 

“excêntricas”. Em Sambado, a encenação e a imagética são formas de representação 

da sua identidade queer (Guerra, 2022), além disso, na sua atuação no Festival RTP 

 
64 Nogueira, R. (2020, 23 de fevereiro). Bárbara Tinoco, Elisa, Filipe Sambado e Throes+The Shine na final do Festival 

da Canção. Público. https://www.publico.pt/2020/02/23/culturaipsilon/noticia/barbara-tinoco-elisa-filipe-

sambado-throes-the-shine-final-festival-cancao-1905244  

Correia, G., & Cipriano, R. (2020, 29 de fevereiro). Conheça todos os oito finalistas do Festival da Canção. Observador. 

https://observador.pt/2020/02/29/acabou-a-segunda-semifinal-conheca-todos-os-finalistas-do-festival-da-

cancao/ 

https://www.publico.pt/2020/02/23/culturaipsilon/noticia/barbara-tinoco-elisa-filipe-sambado-throes-the-shine-final-festival-cancao-1905244
https://www.publico.pt/2020/02/23/culturaipsilon/noticia/barbara-tinoco-elisa-filipe-sambado-throes-the-shine-final-festival-cancao-1905244
https://observador.pt/2020/02/29/acabou-a-segunda-semifinal-conheca-todos-os-finalistas-do-festival-da-cancao/
https://observador.pt/2020/02/29/acabou-a-segunda-semifinal-conheca-todos-os-finalistas-do-festival-da-cancao/


 

 

188 

Da Canção, a ironia, o kitsch, eram elementos com uma presença muito forte. As 

vestes negras enlutadas que ilustram a melancolia tão inerente à cultura portuguesa, 

a maquilhagem com uma lágrima no rosto, as joias pesadas e até os curtos calções 

de vinil preto revelados no final, que desafiam as normas do “bom gosto”. Todas 

estas escolhas estéticas e o constante diálogo entre a tradição e modernidade - que 

nos remete para o trabalho de António Variações (Guerra, 2017) - são símbolos, 

mensagens (Hebdige, 1979) que passam despercebidos, ou são ignorados pelos 

média, sendo descartados como mera excentricidade e exuberância. 

Por fim, a música que Sambado levou a concurso era política e a artista 

criticou abertamente a sociedade contemporânea, cada vez mais polarizada e 

orientada pela “ciência de opinião”65. Tal como descrito no excerto no início desta 

secção, o fator monetário foi relevante para a participação da artista no concurso, 

mas “pôr mais um grão de areia na engrenagem” (Sambado in Correia, 2020) foi uma 

das razões que levou Sambado a participar.  

O intuito da artista com a sua participação no Festival RTP Da Canção foi 

político, desde a canção à performance. A participação no concurso permitiu que a 

sua mensagem alcançasse outros públicos, mais vastos, que de outra forma não 

conseguiria alcançar. Esta tática utilizada por artivistas é evidenciada por Paulo 

Raposo, que destaca que o diálogo e a cooperação, por parte de artivistas, com os 

média mainstream, tem como último propósito chegar a audiências mais vastas, 

disputando e questionando as narrativas hegemónicas e heteronormativas veiculadas 

pelo poder.  

Em suma, a investigação explorou a complexa relação entre os média portugueses e 

o artivismo queer. O estudo de caso reteve-se apenas a uma artista e na cobertura 

jornalística sobre a mesma na imprensa escrita. Esta investigação almeja ser um 

ponto de partida para o cruzamento entre Estudos dos Média e Estudos Queer, 

 
65 Festival da Canção. (2020, 7 de Março). Filipe Sambado- “Gerbera amarela do sul”| Grande Final| Festival da 

Canção 2020. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=JllnM2EE6hU 

 

https://www.youtube.com/watch?v=JllnM2EE6hU


 

 

189 

demonstrando que os discursos dos média têm impacto nos artivistas queer e na 

forma como estes são percecionados pela sociedade.  

Em Portugal, a aceitação social das pessoas da comunidade LGBTQIA+ ainda 

está muito aquém do seu reconhecimento legislativo. Como discutido, os média 

detêm o papel de órgão legitimador da sociedade e perante a falta de aceitação 

social e discriminação que pessoas queer são alvo são uma ferramenta crucial de 

ampliação das suas vozes.  

Apesar de conter algumas limitações, nomeadamente o facto de se restringir 

a uma artista e a apenas três órgãos de comunicação de imprensa escrita, a 

investigação qualitativa permitiu apurar que, de facto, Filipe Sambado recebe 

atenção mediática por parte da imprensa escrita, porém existe uma tendência a 

minimizar a vertente política e artivista da sua obra. Algo que ilustra este facto é a 

sua participação no Festival RTP Da Canção, levando a palco uma canção política e, 

apesar de lhe ter sido dada atenção mediática por conta da sua atuação, a mensagem 

política da música foi recorrentemente olvidada. 

Finalmente, apesar de a identidade não-binária de Sambado ter sido 

respeitada, após a artista a ter revelado publicamente, foi notório em alguns artigos 

uma tentativa de aproximação da artista a um espetro masculino, pondo em destaque 

referências a atividades como o futebol, por exemplo. É importante também não 

esquecer o testemunho da própria artista, que revela que o facto de possuir uma 

identidade não-normativa, e a expressar abertamente no seu último álbum lhe valeu 

alguns atos discriminatórios por parte de colegas de trabalho e órgãos de 

comunicação. Posto isto, é possível concluir que, apesar de os média darem espaço 

mediático a artivistas queer, analisando o que é dito e a forma como é feito (Heck, 

1972) é possível constatar que é veiculada uma ideologia e códigos heteronormativos. 

Para o jornalismo executar o seu papel como órgão transformador, é necessário que 

a cobertura mediática vá além da superficialidade e reconheça as questões políticas 

que movem os artivistas queer.  

 

 

 



 

 

190 

Baker, C. (2015). Gender and geopolitics in the Eurovision Song Contest. Contemporary 
Southeastern Europe, 2(1), 74–93.   

Baker, C. (2017). The ‘gay Olympics’? The Eurovision Song Contest and the politics of LGBT/European 
belonging. European Journal of International Relations, 23(1), 97–121.   

Bardin, L. (2012). Análise de conteúdo. Edições 70. 

Boubia, A. (2015). “Artivism” in the Arab world: A major driving force towards democracy. Papers 
IEMED, 320–323.   

Butler, J. (2017). Problemas de gênero: Feminismo e subversão da identidade. Editora Orfeu Negro. 

Craig, S. L., McInroy, L., McCready, L. T., & Alaggia, R. (2015). Media: A catalyst for resilience in 
lesbian, gay, bisexual, transgender, and queer youth. Journal of LGBT Youth, 12(3), 254–275.   

Creswell, J. W. (2007). Qualitative inquiry & research design: Choosing among five approaches. Sage 
Publications. 

Denzin, N. K. (2009). The elephant in the living room: Or extending the conversation about the 
politics of evidence. Qualitative Research, 9(2), 139–160.   

Expresso (2022). O ataque ao Expresso e à SIC: 11 esclarecimentos aos nossos leitores  
espectadores. Expresso. https://expresso.pt/sociedade/2022-01-05-o-ataque-ao-expresso-e-a-
sic-11-esclarecimentos-aos-nossos-leitores-e-espectadores 

Foucault, M. (1978). The history of sexuality. Volume I: An introduction (Vol. 1). Pantheon Books New 
York. 

Giffney, N. (2009). Introduction: The “q” word. In N. Giffney & M. O’Rourke (Eds.). The Ashgate 
research companion to queer theory (pp. 2–13). Routledge. 

Gonçalves, M. M. de O. V. (2019). O Festival RTP da Canção e a participação de Portugal no Festival 
Eurovisão da Canção no Telejornal (1969 e 2017). 

Guerra, P. (2017). António e as variações identitárias da cultura portuguesa 
contemporânea. Ciências Sociais Unisinos, 53(3). https://doi.org/10.4013/csu.2017.53.3.11 

Guerra, P. (2022a). Barulho! Vamos deixar cantar o Fado Bicha. Cidadania, resistência e política na 
música popular contemporânea. Revista de Antropologia USP, 65(2), 
https://doi.org/10.11606/1678 

Guerra, P. (2022b). Os desacordes do fado e do folclore na modernidade tardia. Um trajeto pelos 
artivismos musicais do Fado Bicha e de Filipe Sambado. In A(r)tivismos urbanos: (sobre)vivendo 
em tempos de urgências (pp. 221–250). Editora Sulina. 

Guerra, P. (2023a) Ninguém nos ensina como viver. Ana da Silva, The Raincoats e a urgência de 
(re)existir. MODOS: Revista de História da Arte, Campinas, 7(1): 212–249. 

Guerra, P. (2023b). DIY, fanzines and ecofeminism in the Global South: ‘This city is my sister’. DIY, 
Alternative Cultures & Society, 1(3), 299-311. 

Guerra, P. (2025). Artes feministas para alegrar becos tristes: gênero, DIY e outras cenas artísticas 
no sul global. Estudos de Sociologia, Araraquara, v. 30, n. 2, 577-596.  

https://expresso.pt/sociedade/2022-01-05-o-ataque-ao-expresso-e-a-sic-11-esclarecimentos-aos-nossos-leitores-e-espectadores
https://expresso.pt/sociedade/2022-01-05-o-ataque-ao-expresso-e-a-sic-11-esclarecimentos-aos-nossos-leitores-e-espectadores
https://doi.org/10.4013/csu.2017.53.3.11
https://doi.org/10.11606/1678


 

 

191 

Hall, S. (1993). Deviance, politics and the media. In H. Abelove, M. A. Barale, & D. M. Halperin 
(Eds.), The lesbian and gay studies reader (pp. 62–91). Routledge. 

Hebdige, D. (1979). Subculture: The meaning of style. Routledge. 

Heck, M. C. (1972). The ideological dimensions of media messages. In S. Hall, D. Hobson, A. Lowe, & 
P. Willis (Eds.), Culture, media, language (pp. 110–116). Routledge. 

ILGA Europa. (2023). Annual review of the human rights situation of lesbian, gay, bisexual, trans and 
intersex people in Europe and Central Asia. 

ILGA Portugal. (2023). Observatório da discriminação contra pessoas LGBTI+ em Portugal: Relatório 
anual 2020-2022. https://doi.org/10.5281/zenodo.7966730 

Lopes, S. I. F. V. (2016). “… E ergueram orgulhosas bandeiras…”: Portugal e a Europa no Festival 
RTP da Canção. http://media.wix.com/ugd/b80448_6cfc8829c02e4cedad8f63dde8ba21ef.pdf 

Lopes, S. V. (2017). Portugal no coração: Música e performance no Festival RTP da Canção enquanto 
veículos de narrativas identitárias. In R. Ribeiro, V. de Sousa, & S. Khan (Eds.). A Europa no 
mundo e o mundo na Europa: Crise e identidade. Livro de Atas (pp. 150–165). CECS. 

Martins, J. C. F., & Campos, R. M. de O. (2024). The body as theme and tool of artivism in young 
people. European Journal of Cultural Studies, 27(2), 232–252.  

Oliveira, Â. F. C. (2023). Representação da comunidade LGBTQIA+ nas séries de ficção nacional da RTP. 

Pereirinha, T. (2022). Ataque informático destruiu arquivos do Expresso e da 
SIC. Observador. https://observador.pt/2022/01/05/ataque-informatico-destruiu-arquivos-do-
expresso-e-da-sic/ 

Raposo, P. (2015). “Artivismo”: Articulando dissidências, criando insurgências. Cadernos de Arte e 
Antropologia, 4(2), 3–12.   

Rosenberg, T. (2020). Rising like the Eurovision Song Contest: On kitsch, camp, and queer 
culture. Lambda Nordica, 25(2), 94–113. 

RTP Arquivos. (2023, março). Festival RTP da Canção. RTP. https://arquivos.rtp.pt/colecoes/festival-
rtp-da-cancao/page/1/#filters 

Santos, A. C. (2018). Luta LGBTQ em Portugal: Duas décadas de histórias, memórias e 
resistências. Revista TransVersos, 14, 36–51.   

Traquina, N. (2007). O que é jornalismo. Quimera Editores. 

Tanques, F. J. (2012). Movimento LGBT de Portugal e Espanha: Um estudo comparativo. 

Tavares, P. M. G. (2022). Cenários de insegurança: Contributos do interaccionismo simbólico para uma 
análise sociológica da construção mediática do desvio. 

Upton-Hansen, C., Kolbe, K., & Savage, M. (2021). An institutional politics of place: Rethinking the 
critical function of art in times of growing inequality. Cultural Sociology, 15(2), 171–
190. https://doi.org/10.1177/1749975520964357 

Wolfreys, J. (2004). Critical keywords in literary and cultural theory. 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula13  

https://doi.org/10.5281/zenodo.7966730
http://media.wix.com/ugd/b80448_6cfc8829c02e4cedad8f63dde8ba21ef.pdf
https://observador.pt/2022/01/05/ataque-informatico-destruiu-arquivos-do-expresso-e-da-sic/
https://observador.pt/2022/01/05/ataque-informatico-destruiu-arquivos-do-expresso-e-da-sic/
https://arquivos.rtp.pt/colecoes/festival-rtp-da-cancao/page/1/#filters
https://arquivos.rtp.pt/colecoes/festival-rtp-da-cancao/page/1/#filters
https://doi.org/10.1177/1749975520964357
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula13


 

 

192 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

193 



 

 

194 

Ana Cunha 

O filme Barbie, de 2023, abre com uma sátira à primeira cena do filme 2001: Odisseia 

no Espaço. No filme original, temos uma vinheta da terra do passado, povoada por 

primatas, e do momento em que estes, inspirados por um monólito misterioso, 

materializado de forma inexplicável no meio da planície - providencial, 

extraterrestre - descobrem o potencial das ferramentas na amplificação do efeito da 

sua violência. É isto que o filme propõe, os torna naquela que virá a ser a espécie 

dominante da terra: os homens. É o potencial emancipador da violência, ampliada 

pela tecnologia, que libertará estas criaturas do primitivismo, e os levará à conquista 

de novas fronteiras, como o shot final da conversão do osso em nave espacial, 

encapsulando toda a evolução da espécie humana, sugere a obra. 

Na versão de Barbie, o ícone providencial é a boneca original que saiu em 

1959. Ao invés de primatas, a planície é povoada por jovens meninas aborrecidas que 

brincam com bonecas bebés, que alimentam, vestem e embalam, entediada, mas 

conformadamente. A chegada de Barbie, como a narradora indica, vem libertá-las 

das constrições das fantasias maternais a que as bonecas bebés as obrigavam, 

possibilitando-lhes fantasiar sobre o futuro que desejarem – ser enfermeiras, 

políticas, astronautas, etc. Imediatamente, as crianças são inspiradas a estraçalhar 

os bebés de brincar, destruindo com eles os serviços de chá e as miniaturas de 

cadeiras e berços. 

Desde a primeira cena do filme, Greta Gerwig deixa claro que esta é uma 

história sobre a natureza providencial e o potencial emancipatório da Barbie junto 

de jovens raparigas e mulheres. Não é a violência que as empodera (apesar da 

capacidade para a violência não ser de desprezar, como as feministas de todas as 

vagas nos mostraram), mas a capacidade de se imaginarem além das suas condições 

e de se insurgirem contra as narrativas que as mantêm agrilhoadas. A cena final da 



 

 

195 

conversão do osso em nave é também emulada, desta vez, de boneco de louça no 

logótipo da Barbie. 

Há um outro objetivo que esta cena concretiza. Sendo Greta Gerwig uma 

reconhecida e muito vocal admiradora de cinema, e sobretudo dos grandes clássicos 

dos anos 60 e 70, ela é também uma das muito poucas jovens realizadoras mulheres 

com sucesso comercial e aclamação crítica na indústria no momento presente. A sua 

cinematografia, à semelhança da de uma Sofia Coppola, é marcada por uma assumida 

feminilidade, focada em torno das angústias e alegrias da mocidade, juventude e 

maturidade feminina. Por outro lado, Kubrick é um exemplo paradigmático do 

cinema institucional, masculino, evocado como um estudioso da natureza humana, 

universal, objetiva, por oposição à cinematografia feminista, queer ou racializada, 

de narrativas individuais, das margens, subjetivas. A discussão sobre os sujeitos a 

quem é permitido identificarem-se como Eu e aqueles a quem só é acessível o 

estatuto de Outro, vem já dos inícios da 2ª vaga, quando é popularizada por Simone 

de Beauvoir, no Segundo Sexo66.  

A par desta discussão, vem o debate sobre se o objetivo do movimento 

feminista deve ser igualar as mulheres ao estatuto do homem ou construir-lhes uma 

outra posição, igualitária, mas exterior ao patriarcado67. É esse legado que Greta 

Gerwig traz para o mainstream em 202368, inserido num filme constantemente em 

debate sobre os sucessos e os falhanços dos movimentos feministas – encapsula com 

excecional capacidade pela boneca Barbie (Ho,2023; Tang, 2023; Yakalı-Çamoğlu, 

2012). 

 
66 “She is defined and differentiated with reference to man and not he with reference to her; she is the incidental, 

the inessential as opposed to the essential. He is the Subject, he is the Absolute— she is the Other.” (Second Sex, 

1949: XVI) 
67 “Rather than adopt the masculine as the norm and argue that women are capable of fulfilling it, second wave 

feminists sought new sources for ethics that would be inclusive of women and women’s concerns.” (Feminism: a 

beginner’s guide, 2010: 91) 
68 Isto é possibilitado também por um ambiente cultural muito específico. O filme da Barbie começou a ser 

preparado pela Mattel em 2009. Teve já outra realizadora, outro guião, outra atriz principal; e, no entanto, foi 

necessário um ressurgimento de interesse pela 3ª vaga no Tiktok, a reivindicação do termo “bimba” e um fazer de 

pazes com a feminilidade que a 2ª vaga excomungou, para que o zeitgeist necessário à melhor receção do filme se 

construísse nos últimos dois anos. Uma análise mais ampla do contexto cultural que rodeia o filme não cabe neste 

trabalho, mas ela é absolutamente essencial para se entender a resposta do público ao mesmo. 



 

 

196 

A cena de abertura de Gerwig vem apropriar-se do estatuto de Kubrick, 

satirizando essa mesma presunção, campificando-a, reclamando esse caráter 

universal, humanista, neutro, para os filmes “para mulheres”69, também. Tudo isto 

engrandece o significado dessa primeira cena enquanto meta afirmação sobre o 

impacto do filme na cultura e o estatuto que reclama. 

Há uma outra instância deste mecanismo quando Barbie vai pedir conselhos à 

Weird Barbie. Esta é uma personagem mística, deformada por uma criança que 

brincou de forma demasiado agressiva com ela, a quem resta ajudar outras Barbies 

a que não sofram o mesmo destino. Quando Barbie lhe relata as disfunções que tem 

sentido – o medo da morte, a vergonha, o mau hálito matinal, os pés lisos – Weird 

Barbie encena a escolha entre red pill e blue pill do filme Matrix, aqui segurando 

um salto alto rosa e uma Birkenstock. Matrix é outro exemplo de um filme 

emblemático, de culto, quase bíblico para o público masculino. A metáfora do red 

pill foi, inclusive, adotada pelo discurso da masculinidade alfa e da extrema-direita, 

sendo “redpillado” um termo corrente no Brasil para referir homens que se insurgem 

contra o sistema que, creem, privilegia mulheres. 

Contrariamente, a Neo Barbie escolhe imediatamente o sapato de salto rosa, 

o comprimido azul. Porém, não há realmente uma escolha, e a dualidade serve 

apenas para que Barbie tenha alguma ilusão de controlo, como lhe explica a Weird 

Barbie70. 

 Esta cena e a quebra do guião original têm, portanto, múltiplos significados: 

reclamam o estatuto que Matrix e o seu herói têm na cultura, desafiando o público 

e a crítica e atribuir o mesmo estatuto a filmes de e com mulheres e satirizam o 

tropo da escolha do herói, uma vez que se o herói não escolhesse aventurar-se não 

haveria história, piscando o olho ao facto de que na vida real as escolhas que fazemos 

 
69 Chamar a Barbie um filme “para mulheres” não exclui espetadores masculinos, tanto quanto chamar ao Godfather 

um filme para homens não implica que o seu público não tenha incluído um número significativo de mulheres. 

Implica apenas que foi feito com um público com sensibilidades femininas em mente, ou, dito de outra forma, para 

o female gaze. 
70 O arco narrativo de Weird Barbie é muito significativo por ser ela quem organiza a resistência aos Kens, depois 

da instalação do patriarcado, e quem motiva Barbie para continuar a luta. Este é um espelho perfeito do papel que 

as mulheres queer tiveram no movimento feminista: marginalizadas e desvalorizadas pelas feministas 

heterossexuais, estiveram sempre presentes como aliadas, conhecendo, melhor do que ninguém, a experiência de 

ser subordinada a uma classe opressora. 



 

 

197 

nunca serem realmente livres - uma realidade profundamente conhecida a cidadãos 

de segunda categoria, como as mulheres, as pessoas racializadas e queer. 

O enredo do filme leva a que Barbie abandone o mundo das Barbies, onde tudo é 

perfeito, e visite o mundo real, em busca da Mattel, onde espera encontrar respostas 

para os seus problemas. Dentro da empresa, Barbie conhece uma senhora idosa que 

lhe oferece conselhos e a ajuda a lidar com a angústia do envelhecimento, da saída 

de casa, do abandono daqueles que precisam de nós e das sensações de insuficiência 

que todos sentimos. Esta mulher, que fala como uma mãe, é Ruth Handler, a criadora 

da Barbie. Nesse encontro da criadora com a criação, há um filmograma em que as 

mãos de ambas se tocam, ao passar uma chávena de chá, a uma mesa de cozinha, 

um gesto ritual da matrilinearidade, naquilo que me parece uma evocação da Criação 

de Adão, de Miguel Ângelo. 

Esse filmograma permite-nos notar que, tal como o Criador criou Adão à sua 

imagem para reinar sobre a Criação (Gn 1:28), Ruth Handler criou a Barbie à imagem 

da sua filha para reinar sobre todas as outras bonecas. Tal como o Criador criou Eva 

para acompanhar Adão (Gn, 2:18), Ruth Handler criou Ken para acompanhar Barbie. 

Tal como Adão e Eva, consumidos pela vergonha e conscientes da sua mortalidade, 

são obrigados a abandonar o Paraíso (Gn, 3:22), Barbie e Ken abandonam a 

Barbieland à procura de respostas para as súbitas sensações de “Crippling Shame” e 

“Irrepressible Thoughts of Death” (Gerwig, 2023: 39). Isto dá-se porque cada Barbie 

da Barbieland está intrinsecamente ligada à criança que brinca consigo no mundo 

real. Porém, a criança de Barbie, Sasha, cresce, e a sua mãe, Gloria, começa, 

nostalgicamente, a entreter-se com ela. É ela quem começa a imaginar uma Barbie 

com celulite, medo da morte e ansiedade, projetando em Barbie aquilo que ela 

mesma sente. Se considerarmos que as Barbies são feitas para ajudar quem brinca 

com elas a encontrar o seu caminho, esta Barbie é a Eva daquela mãe, criada para a 

acompanhar, e, tal como “o homem deixará pai e mãe para se unir à sua mulher” 

(Gn, 2-24), Barbie deixa Barbieland para se unir a Gloria, acabando por se tornar, 

como entendido, “ossos dos seus ossos, carne da sua carne” (Gn,2-23) quando se 

transmuta em humana no final do filme. Podemos até entender que a queda do 



 

 

198 

icónico calcanhar da Barbie simboliza a sua queda da Graça, agora mais longe do 

Céu. 

Estes paralelos fazem particularmente sentido no contexto da cultura 

americana que nasce acompanhada por um discurso de um novo mundo, um novo 

Éden, povoados por novos Adões e Evas, na pessoa dos primeiros peregrinos 

americanos, que partem consciencializados da missão divina que transportam consigo 

através do Atlântico71.  Esta mitologia começa nos discursos proferidos a bordo dos 

barcos de passagem (“"Devemos considerar que seremos como uma cidade sobre um 

monte. Os olhos de todos estão sobre nós”72), é fortificada pelos pais fundadores 

quando estes se dedicam a criar uma literatura e uma cultura que seja originalmente 

americana (cf. Ruland & Bradbury, 1991), e é fortemente enriquecida pelas 

subsequentes gerações de intelectuais que por ela se interessam.  Sobretudo entre 

1820 e 1860, grandes autores do cânone americano como Hawthorne73, Whitman74, 

Emerson ou Melville, referem-se afetuosamente à ideia do homem americano 

enquanto novo Adão como “the matter of Adam”. 

Esta inspiração bíblica, é importante notar, começa e termina no livro de 

Genesis, i.e. A América está eternamente a reinventar-se (Lewis, 1955: 129) e, nesse 

sentido, interessa-lhe a liturgia de criação, não de manutenção. Dito isto, há uma 

diferença central entre a figura bíblica (o velho Adão) e a americana (o novo Adão): 

o herdeiro nunca chega a cair. Apesar de a literatura deixar claro que a América é 

algo novo e não uma continuação da história do velho continente, este novo Adão 

está como que inconscientemente avisado, e não comete os erros do seu predecessor. 

É como se, no consciente americano, a queda do primeiro Adão abrisse caminho para 

uma salvação mais meritoriamente conquistada e uma felicidade mais perfeita nesta 

segunda tentativa: 

 
71 “The American myth saw life and history as just beginning. It described the world as starting up again under fresh 

initiative, in a divinely granted second chance for the human race, after the first chance had been so disastrously 

fumbled in the darkening Old World. (…) It was not surprising, in a Bible-reading generation, that the new hero (in 

praise or disapproval) was most easily identified with Adam before the Fall.” (The American Adam, 1955:5 
72 “We must consider that we shall be as a city upon a hill. The eyes of all people are upon us.”“A Model of Christian 

Charity”, Governador John Winthrop, 1630. 
73 Cf., por exemplo, The New Adam and Eve (1843) 
74 Cf. Leaves of Grass (1855) 

 



 

 

199 

“Foi esse mesmo pecado — no qual Adão se precipitou e a toda a sua raça — foi o meio 

destinado pelo qual, ao longo de um longo caminho de trabalho e tristeza, devemos alcançar 

uma felicidade mais elevada, mais brilhante e mais profunda do que aquela que nos foi dada 

pelo nosso direito de nascença perdido?” (The MarbleFaun as citen in The American Adam, 

1955: 125). 

Tal como Hawthorne reinventa a narrativa adâmica no Marble Faun, Gerwig 

apresenta a sua própria reescrita da narrativa com Barbie e Ken. Também eles 

existem inconscientemente informados da queda original e não cometem nenhum 

erro. Nem por isso deixam de ser expulsos do jardim, talvez porque essa expulsão 

seja, efetivamente, no plano inefável do Criador, necessária a “ uma felicidade mais 

elevada, mais brilhante e mais profunda” (a higher, brighter, and profounder 

happiness), como a que Barbie encontra quando se converte em humana no final do 

filme. 

Há outra cena que apropria imagética bíblica: neste universo vigoram as leis 

dos brinquedos para crianças, i.e., água e comida são de plástico, as casas são 

abertas para que possamos ver sempre o seu interior, os carros andam devagarinho, 

ferimentos curam-se imediatamente, etc. Por isso, faz todo o sentido, dentro da 

mecânica deste universo, que, quando Barbie desce pelo escorrega que liga o piso 

de cima de sua casa à piscina, aterre de pé, e caminhe sobre a água, que é de 

plástico. Contudo, para um público aculturado na matriz judaico-cristã, esta cena 

contribui para a construção de Barbie como uma figura salvífica, à imagem do Cristo 

que caminha sobre as águas, sugerindo a potencialidade de um destino redentor com 

o desenrolar do filme. Dito isto, esta cena não tem um desenvolvimento notável. 

Podemos arguir que Barbie é a porta-voz da palavra da sua Criadora, como Cristo é 

de Deus, espalhando o evangelho da emancipação feminina; e que é sacrificada na 

medida em que são os falhanços da humanidade em aplicar os princípios que ela 

representa que conduzem ao seu sofrimento e eventual ressurreição. Por outro lado, 

enquanto Adão avança só um pouco além da ignorância da infância, tal como Barbie, 

Cristo já nasce sábio, o que não se dá com a boneca. Em conclusão, parece-me que 

a imagem do caminho sobre as águas é mais uma forma de reclamar o prestígio das 

instituições de poder masculinas do que um indicador narrativo. Se a Barbie pode ser 

o que ela quiser, não poderá ela também ser Cristo? 

 



 

 

200 

Há uma outra referência que nos parece fértil a esta análise – a história de Pigmaleão 

nas Metamorfoses de Ovídio. Num primeiro nível, Ruth Handler é Pigmaleão que, 

aborrecida com o destino degradante das mulheres à maternidade, tal como 

Pigmaleão se insurge contra a condução das Propoetides à prostituição75, esculpe 

Barbie, a sua mulher ideal. Barbie ganha vida em Barbieland, mas, ao visitar o mundo 

real, apercebe-se que é incapaz de cumprir o destino que o seu criador desejou para 

si, suscitando inseguranças e traumas nas mulheres, ao invés de as inspirar a cumprir 

os seus sonhos. Perto do fim do filme, Barbie apercebe-se76 que tem de ser ela mesma 

a definir o seu propósito e, para esse efeito, decide tornar-se humana, afirmando 

“"Quero fazer parte das pessoas que criam significado, não daquilo que é criado. 

Quero ser quem imagina, não a ideia em si.”77 (Gerwig, 2023: 112). 

Uma experiência semelhante dá-se com Ken, ao entrar em contacto com o 

mundo real. Tendo vivido sempre dentro do ginocentrismo de Barbieland, Ken 

contacta com o patriarcado pela primeira vez quando visita o mundo real. 

Evidentemente, o seu contacto é reduzido e exagerado para efeitos cómicos, mas, 

de um ponto de vista emocional, Ken descobre a possibilidade de ser homem com 

sentido de propósito, vida própria e ambições individuais. Ken descobre que, nesta 

realidade, também os homens, e não só as mulheres, são médicos e banqueiros, se 

juntam em comunidade e amizade para ir ao ginásio ou ao bar – espaços de 

socialização masculina - e têm identidades que lhes pertencem, não estando 

dependentes das mulheres ou companheiras. 

Ken é desenhado por Ruth Handler como um adereço para Barbie, exatamente 

como uma mala ou um par de sapatos. Ele não serve nenhuma função nem tem 

nenhum propósito que não seja ser o namorado de Barbie – o que não é verdade no 

 
75 Curiosamente, a boneca popularizada por Handler em 1949 é inspirada numa sex doll alemã da altura. Sendo um 

factóide histórico, acaba por acrescentar ao paralelo da retirada da mulher da degradação (percecionada) do 

trabalho sexual para patamares mais elevados de existência. 
76 Tal como a Galateia de George Bernard Shaw, Eliza Doolittle, cuja adaptação analisaremos mais à frente. 
77 “I want to be part of the people that make meaning, not the thing that's made. I want to be the one imagining, 

not the idea itself.” 



 

 

201 

sentido contrário, Barbie não é nunca a namorada de Ken, Barbie é sempre Barbie. 

Esta dedicação, esta absoluta disponibilidade é-nos confirmada pela narradora:  

“A Barbie tem um ótimo dia todos os dias. Mas o Ken só tem um ótimo dia se a Barbie olhar 

para ele.”, pelas didasescálias do guia “KEN, que parece existir apenas quando a Barbie está 

prestando atenção nele, corre para as ondas” e pelo próprio Ken “Mas é a Barbie E o Ken [sic.]. 

Não existe apenas o Ken. É por isso que fui criada - eu só existo no calor do seu olhar.” (Gerwig, 

2023: 7, 8 e 105) 

Ao ilustrar a importância que a representação positiva de pessoas que se 

parecem consigo tem em Ken, que, a partir daí, começa a questionar a sua identidade 

e a amplitude do seu potencial, Greta Gerwig simplifica o argumento da 

representação positiva de minorias para um público que tem dificuldade em 

empatizar com adversidades que não experienciam. De certa forma, Greta Gerwig 

desresponsabiliza os homens individuais pelo mal sistémico do patriarcado, sugerindo 

que, se as condições tivessem sido diferentes, as mulheres teriam construído um 

sistema tão opressivo quanto o patriarcado. Este argumento parece-me bastante mal 

conseguido, na medida em que, tal como Barbie nota no seu primeiro contacto com 

o mundo real78, o patriarcado é sustentado pela ameaça de violência, expressa ou 

subentendida, contra aqueles que dele divergem, enquanto o 

ginocentrismo/matriarcado da Barbieland subcategoriza os Kens/homens, mas sem 

nenhum traço de agressão. Os exemplos que nos são dados formam um falso 

paralelismo. 

Ken também se rebela contra o seu destino quando decide instituir o 

patriarcado em Barbieland, deixando de servir o propósito que Handler/a Criadora/a 

Escultora definiu para si, ambicionando o estatuto de personagem principal, agente 

do seu próprio destino, como os homens que encontrou no mundo real.  

Há, porém, uma questão ulterior que devemos analisar. O filme sugere (e o 

guião confirma-o) que a motivação de Ken inclui, mas não se limita, ao seu desejo 

de autodeterminação. Um importante fator nas ações de Ken é a sua vontade de que 

Barbie repare nele e o deseje como ele deseja a ela. Ken ainda acredita que a sua 

identidade é inseparável da de Barbie, e deseja ser um parceiro com mais poder na 

 
78 “KEN I feel appreciated but not ogled. Mine has no undertone of violence.BARBIE Mine very much has an 

undertone of violence.” (Gerwig, 2023: 30) 



 

 

202 

relação. A vontade de Ken fazer ciúmes a Barbie com o seu plano é sugerida desde o 

início no guião: “Ken está secretamente emocionado por ela ter aparecido. Ele queria 

que ela visse do que ele era capaz. Ele tenta disfarçar com indiferença.”, “Ken se 

vira triunfantemente para Barbie, mas também meio que querendo a aprovação 

dela.” e “Ken desaba em uma poça de emoção.” 79quando cruelmente acaba a sua 

relação (Gerwig, 2023: 69, 75 e 76). 

Quando Barbie vem ter com ele, depois da sua grande discussão, Ken tenta 

agir com nonchalance, mas vemo-lo ansioso e preocupado em garantir que está 

bonito, inclusive ouvimo-lo gritar de entusiasmo na sala ao lado quando Barbie sugere 

que voltem a ser namorados. É Barbie quem explica a Ken, no fim de todas as 

tribulações, que a sua identidade não tem de estar dependente da sua namorada, do 

seu trabalho ou da sua casa, e que Ken já tem tudo para definir o seu próprio destino, 

sozinho. 

Esta narrativa é já bastante distante da de Galateia e de Adão. Galateia não 

se revolta para fazer ciúmes a Pigmaleão e Adão não sai do Paraíso em jogos amorosos 

com o Criador. Porém, na adaptação ao cinema dos anos 60 da peça de George 

Bernard Shaw, vemos estes mesmos elementos80. A adaptação transforma o escultor 

num professor de fonética de classe alta, e a estátua numa vendedora de rua de 

classe baixa, que este deve transformar numa mulher da alta sociedade, ensinando-

a a falar e a comportar-se como uma duquesa. Concluída a transformação, 

Eliza/Galateia foge da casa do professor/escultor em busca de um destino próprio 

que lhe permita ser independente. Porém, contrariamente à personagem da peça, 

que abandona a casa do mestre e persegue os objetivos que lhe interessam81, a 

 
79 “Ken is secretly thrilled she showed up. He’d been wanting her to see what he was capable of. He tries to cover 

with nonchalance.”, “Ken turns triumphantly to Barbie, but also kind of wanting her approval.” e “Ken collapses in a 

pool of emotion. 
80 Havia já uma adaptação no fim dos anos 30, e há uma outra nos anos 80, mas a versão com Audrey Hepburn é 

aquela que o público melhor conhece.  
81 Esta questão é delicada, na medida em que o posfácio de Shaw indica que Eliza se casa com Freddie, mas está 

dependente da generosidade do Coronel para se manter durante uns anos, até se tornar completamente 

autossuficiente. Este parece-me ser mais um comentário de Shaw à sociedade de classes inglesa do que ao mito 

pigmaleônico, pelo que não me parece redutor considerar que Eliza abandona a vida que Higgins define para si, a 

de dama de alta sociedade casada com uma alta figura da nação, e acaba dona da sua pequena loja de flores, 

casada com um rapaz simpático e sem meios. A questão romântica entre Eliza e Higgins é deixada muito clara por 

Shaw quando nos diz que “Galatea never does quite like Pygmalion: his relation to her is too godlike to be altogether 

agreeable” ( “Galateia nunca gostou de Pigmalião: sua relação com ela é muito divina para ser totalmente 

agradável”) (Shaw, 1916: 157) 



 

 

203 

personagem do filme regressa depois da grande discussão sobre a diferença de planos 

que ambos têm para a sua vida, indicando que parte da sua motivação passava 

também por se ver valorizada na sua ausência e desejar ser tão desejada como ela 

própria deseja. Isto é exatamente o que se passa com Ken. Barbie é a Galateia de 

George Bernard Shaw e Ken a da Warner Brothers (realizadora do filme de 1964). 

Voltando à alegoria bíblica, a grande diferença entre a narrativa de Adão e a 

narrativa de Barbie é que a primeira é male gazed, i.e.,escrita para leitores 

masculinos, enquanto a da Barbie é female gazed, i.e., filmada para uma audiência 

feminina. Por isso, o Deus de Adão é um deus proibitivo e castigador, enquanto a 

figura Criadora da Barbie é maternal e leniente. À Barbie é-lhe permitido regressar 

a Barbieland quando quer; e quando pede autorização à sua Criadora para se tornar 

humana, Ruth explica-lhe que nenhuma autorização é necessária, acrescentando: 

“Nós, mães, ficamos paradas para que nossas filhas possam olhar para trás e ver o 

quanto evoluíram”(Gerwig, 2023: 113). Esta ternura, abnegação e autossacrifício são 

caraterísticas de Mãe, enquanto a rigidez, a fúria e o caráter castigador são 

caraterísticas de Pai. Greta Gerwig reescreve a narrativa da Criação, como reescreve 

a cena de abertura de 2001: Odisseia no Espaço, realocando o neutro, 

recontextualizando a experiência humana, refazendo o mundo e as suas dinâmicas 

numa estética da feminilidade que se auto-determina digna de atenção. Aqui cito 

outro filme de Gerwig, Ladybird, homónimo da personagem principal,a quem é dito 

“Don’t you think maybe they are the same thing? Love and attention?” (Você não 

acha que talvez sejam a mesma coisa? Amor e atenção?”). 

Frequentemente, a perturbação na ordem e o início dos desafios para o herói são 

uma metáfora para a puberdade. A mudança de dinâmica entre Ken e Barbie, de uma 

relação filial de apoio mútuo (ainda que a carência de Ken desequilibrasse um pouco 

a relação) para uma hostilidade aberta de apropriação de bens, expulsão de casa e 

colonização das amizades, não me foi nada fácil de assistir. Sobretudo porque 

elicitou memórias recentes de quando o meu irmão entrou na puberdade e  



 

 

204 

abandonou, quase de um dia para o outro, as suas amizades femininas, tornando-se-

lhes repulsivas, criando intrigas e incorrendo em maldades para com elas. Esta 

mudança, parece-me, coincide com a descoberta pelas crianças do patriarcado e da 

legitimação das guerras de género que este promove na mocidade. Esta mesma 

experiência é partilhada por Bell Hooks no seu livro dedicado à necessidade de 

ruptura da masculinidade com o patriarcado, The Will to Change: 

“Em sua juventude, nosso irmão era uma presença amorosa em nossa casa, capaz de expressar 

emoções de admiração e deleite. À medida que o pensamento e a ação patriarcais o 

dominavam na adolescência, ele aprendeu a mascarar seus sentimentos amorosos. Ele entrou 

naquele espaço de alienação e comportamento antissocial considerado “natural” para 

meninos adolescentes. Suas seis irmãs testemunharam a mudança nele e lamentaram a perda 

de nossa conexão” (hooks, 2004: 26).82 

Barbie não deixa de ser um filme sobre como criar os nossos rapazes. As 

raparigas têm o feminismo que lhes diz que não há uma maneira errada de ser mulher 

e legitima as suas angústias e ansiedades, mas os rapazes são, no melhor dos casos, 

deixados ao abandono no campo emocional, e, no pior dos casos, forçados a afogar 

os seus sentimentos para serem aceites. bell hooks di-lo melhor: 

O primeiro ato de violência que o patriarcado exige dos homens não é a violência contra as 

mulheres. Em vez disso, exige de todos os homens que se envolvam em atos de automutilação 

psíquica, que matem suas partes emocionais. Se um indivíduo não consegue se incapacitar 

emocionalmente, pode contar com homens patriarcais para promulgar rituais de poder que 

atentarão contra sua autoestima. (hooks, 2004: 91)83 

O abandono a que as Barbies remetem aos Kens cria um vazio que o 

patriarcado vem preencher. Essa é uma das falhas do feminismo para que o filme nos 

chama a atenção. 

 

 

 
82 “In his younger years our brother was a loving presence in our household, capable of expressing emotions of 

wonder and delight. As patriarchal thinking and action claimed him in adolescence, he learned to mask his loving 

feelings. He entered that space of alienation and antisocial behavior deemed “natural” for adolescent boys. His six 

sisters witnessed the change in him and mourned the loss of our connection” (hooks, 2004: 26). 
83 The first act of violence that patriarchy demands of males is not violence toward women. Instead patriarchy 

demands of all males that they engage in acts of psychic self-mutilation, that they kill off the emotional parts of 

themselves. If an individual is not successful in emotionally crippling himself, he can count on patriarchal men to 

enact rituals of power that will assault his self-esteem. (hooks,2004: 91) 



 

 

205 

Beauvoir, S. (1968). The Second Sex. The Modern Library Bíblia Sagrada. (1991). Difusora Bíblica 

Gerwig, G. (Director). (2023). Barbie [Filme]. Warner Brothers. Guião disponível em 
https://8flix.com/assets/screenplays/b/tt1517268/Barbie-2023-screenplay.pdf 

Hesíodo. (2006). Theogony and Works and days. 

Ho, R. (2023). Barbie: For Better or Worse. Santa Clara University. 

Lewis, R. W. B. (1955). The American Adam: Innocence Tragedy and Tradition in the Nineteenth 
Century. The University of Chicago Press 

Ovid, 43 B. C-17 A. D. or 18 A. D. (2004). Ovid metamorphoses (A. S. Kline, Trans.). 
https://quotebanq.com/wp-content/uploads/2018/08/Ovid-Metamorphosis.pdf 

Ruland, R. & Bradbury, M. (1991). From Puritanism to Postmodernism. Penguin Books. Scholz, S. 
(2010). Feminism: a Beginner’s Guide. One World Publications. 

Shaw, G. B. (1912). Pygmalion. Penguin Books 

Tang, T. (2023). Read the female values from the movie Barbie in Advances in Education, Humanities 
and Social Science Research. 

Winthrop, J. (1630). A Model of Christian Charity. https://teachingamericanhistory.org/document/a-
model-of-christian-charity-2/  

Yakalı-Çamoğlu, D. (2012). Barbie: Is She a Postfeminine Icon Now? In Masculinity/Femininity: Re-
Framing a Fragmented Debate. Inter-Disciplinary Press.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula14 

https://teachingamericanhistory.org/document/a-model-of-christian-charity-2/
https://teachingamericanhistory.org/document/a-model-of-christian-charity-2/
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula14


 

 

206 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

207 



 

 

208 

Maria dos Santos Cardante 

A história da militância vanguardista em Portugal é profundamente marcada por 

violência e repressão, feridas que se cicatrizaram na forma de invisibilidade e 

esquecimento. A obliteração histórica da luta portuguesa pela liberdade nas suas 

mais variadas formas tem sido um processo para o qual contribuem de forma absoluta 

e inequívoca as instituições defensoras do status quo, que, não surpreendentemente, 

são compostas por indivíduos cujas ideologias, ações e discursos contribuem 

largamente para que fenómenos como o conservadorismo, o fascismo, o racismo e o 

machismo triunfem socialmente e com uma força crescente.  

A liberdade da qual usufruímos hoje, embora escassa, tem caras e nomes 

vários, esquecidos ao longo do tempo, mas que hoje se pretende reavivar no 

imaginário geral. Não só no que toca à luta feita em abril de 74, essa 

indubitavelmente marcante na definição da sociedade portuguesa como a 

conhecemos hoje, mas também na militância republicana do início do século XX, bem 

como nas lutas travadas no pós 25 de abril e que subsistem até à realidade que 

vivemos.  

Dizer os nomes daqueles que tiveram um papel ativo e decisivo na construção 

da República, na construção da democracia e na conquista dos direitos dos quais 

usufruímos (apesar de sob constante ameaça) é um ato só por si revolucionário, 

principalmente porque é incompreensível que os nomes Manuel Buíça, Alfredo da 

Costa, Jaime Serra e José Dias Coelho não sejam um sinónimo de liberdade como o 

é Salgueiro Maia. E a verdade é que, se já estes homens são apagados da história 

apesar do seu papel nos movimentos revolucionários e em várias fações da nossa 

vida, o papel das mulheres ao longo dos últimos séculos tem sido não só escrito a 



 

 

209 

lápis, como também apagado no segundo a seguir. Aida Magro, Margarida 

Tengarrinha, Carolina Loff, as Mulheres do Couço – de seus nomes Maria da Conceição 

Figueiredo, Maria Custódia Chibante, Maria Galveias, Maria Madalena Castanhas, 

Olímpia Brás – e Odete Santos, são – ou deveriam ser – símbolos de resistência 

trabalhadora e antifascista, mas eles não ressoam como tal a não ser em contextos 

específicos igualmente ligados ao antifascismo e à causa dos trabalhadores.  

Com estas mulheres, de forma mais ou menos direta, vieram várias conquistas 

que nos influenciam como seres sociais, através da sua participação ativa na 

resistência ao Estado Novo e na construção de um Portugal pós-fascista. A título de 

exemplo, as Mulheres do Couço foram as primeiras mulheres a serem torturadas pela 

PIDE, desconstruindo, desde logo e da pior forma possível, a ideia de fragilidade 

associada à mulher dona de casa, obediente ao marido de quem depende para a sua 

defesa física. Margarida Tengarrinha quebra com esta mesma perceção da mulher 

reduzida a mãe e esposa quebradiça ao, após o assassinato do seu marido84, emigrar 

para a União Soviética e continuar ativamente a sua luta (comunista) a partir de 

Moscovo e, mais tarde, regressar a solo à clandestinidade em Portugal com esse 

mesmo propósito de continuidade de auxílio na luta.  

O combate ao fascismo salazarista teve um grande cunho do Partido Comunista 

Português. A organização nasce, não exclusiva, mas decisivamente, do decorrer de 

uma série de lutas reivindicativas dos trabalhadores portugueses e do crescimento 

exponencial do sindicalismo (crescimento que se articula também com a criação da 

Confederação Geral dos Trabalhadores, cujo número de membros atingiu 

rapidamente os 100.000) a partir de 1919. Em coordenação com o movimento 

internacional consequente da Revolução Russa de 1917, a organização de reuniões 

com sindicatos e grupos de trabalhadores culminou na iniciação da construção das 

bases do que é hoje o Partido Comunista Português, a 6 de março de 1921 (Editorial 

Avante, 1982).  

 
84 José Dias Coelho, assassinado pela PIDE em 1961. 



 

 

210 

A dissolução do Parlamento em 1926 e a instauração daquilo que o próprio 

partido chama “a noite fascista” (Partido Comunista Português, 2021) são o início de 

meio século de perseguição violenta aos militantes comunistas, trabalhadores e 

agricultores. Este não foi, contudo, motivo suficiente para o cessar da militância, e 

os simpatizantes e aderentes da organização procuraram, a partir daí, fortalecer a 

sua luta, focando-a no antifascismo e recorrendo, frequentemente, à vida e 

resistência na clandestinidade.  

Os 48 anos do Estado Novo foram particularmente obscuros para os 

discordantes do sistema, mas os 48 anos seguintes não foram particularmente 

agradáveis. O golpe de 25 de novembro, apenas meio ano depois da Revolução dos 

Cravos, acabou por reinstalar as hierarquias, ultrapassadas em abril, nas forças 

armadas e por derrubar o VI governo provisório, com a motivação do combate ao 

extremismo, isto é, fomentada pelo medo de um triunfo da chamada extrema direita 

e chamada extrema esquerda.  

A verdade é que o resultado foi a instauração do medo à época e a abertura 

das portas ao revisionismo histórico perante o processo pós-revolucionário a que 

estamos hoje a assistir, particularmente por parte da direita portuguesa – “25 de 

novembro sempre, fascismo nunca mais, comunismo nunca mais” é o que se ouve 

regularmente nos ajuntamentos da Iniciativa Liberal, e o Chega propôs, 

recentemente, a criação de um feriado nacional neste dia: «Deputados defendem 

que, “pela defesa da liberdade e da democracia”, é “tão importante celebrar o 25 

de abril, como é celebrar o 25 de novembro”» (Veiga, 2024), lê-se no Diário de 

Notícias.  

Os seis meses que separam a revolução da contrarrevolução foram meses de 

intensa alfabetização da população portuguesa, reorganização habitacional, de 

soluções para as camadas mais pobres e, no geral, de satisfação das necessidades 

populares, ignoradas durante quase 50 anos. A associação destas ações em prol da 

população portuguesa à esquerda, ao comunismo, à União Soviética ou ao marxismo 

é mais uma das muitas estratégias populistas aplicadas pela fação de direita da 

política portuguesa, de forma a reescrever e apagar, mais uma vez, a história da 

vanguarda política.  



 

 

211 

O processo de alfabetização popular é crucial, como o é toda a educação, para 

o crescimento do sentimento comunitário e cooperativo social que conduz a uma 

melhoria generalizada do quotidiano. O trabalho feito pelo Movimento das Forças 

Armadas em Portugal foi, senão, o mais importante realizado nos últimos séculos da 

história do país, apesar de insuficiente, já que foi interrompido pela reação em 

novembro e não chegou a áreas mais periféricas precisamente por essa lacuna. Este 

foi um processo já começado ao longo da clandestinidade pelo Partido Comunista 

Português, com uma noção bastante presente da importância do acesso à 

informação, e impulsionado particularmente pelas mulheres do partido. 

Gina de Freitas realizou, em 1976, uma coletânea de memórias daquilo que foi a 

participação vitalícia das mulheres na militância e na vida na clandestinidade dos 

filiados ao Partido Comunista Português.  

A Força Ignorada das Companheiras, título que em grande parte inspirou este 

pequeno texto, reúne os testemunhos de 28 mulheres cuja experiência foi 

mordazmente escrita pela violência fascista contra elas mesmas ou os seus entes 

queridos. A vida de mãe, esposa, comunista e trabalhadora exigiu, segundo estas 

dezenas de relatos, inúmeras cedências. 

As biografias destas mulheres expõem, desde logo, uma dependência do 

masculino na iniciação à militância – no caso de Ainda Magro, por exemplo, descreve-

se uma herança, do pai, exilado de Portugal pela sua não conivência com Salazar, da 

sua revolta contra o sistema fascista instalado à altura. Cresce em Angola, onde é 

testemunha das inúmeras atrocidades cometidas contra o povo negro, testemunho 

que acresce à sua vontade de luta. Regressada a Portugal, reencontra-se com o seu 

amor de infância (se é que se o pode chamar a um casamento marcado entre primos 

desde os seus 1 e 3 anos de idade), com quem estabelece uma relação que acaba por 

ser vitalícia, e é com ele que principia a sua jornada no Partido Comunista Português. 

O seu relato revela uma circunscrição do papel que teve na resistência, 

particularmente na clandestinidade, ao estado do marido: por um lado, o nascimento 

da sua filha atrasa a sua ida para a clandestinidade, situação para a qual vai com 

uma criança de três meses ao colo, com 500 escudos por mês, dos quais 50 eram 



 

 

212 

desde logo reservados para o tabaco de Zé Magro e 90 para o leite da filha, acabando 

por, nas suas próprias palavras, passar fome. As prioridades, pelo menos monetárias, 

da vida em refúgio eram a filha e o marido – fortalecendo, mesmo dentro da 

resistência vanguardista, a ideia de mulher como mãe e esposa. Mais tarde, depois 

de abdicar do seu papel de mãe85 e de alguns anos de prisão política, acaba por 

retomar o papel de mãe e esposa, saindo da clandestinidade e amenizando a sua 

atividade política de forma a poder cuidar de Zé Magro, à época preso, e da sua filha, 

cuja trajetória foi marcada por anos de distância dos pais. A sua militância passou 

também pela organização do Movimento Feminino cujo papel foi de alfabetização e 

formação política de mulheres, movimento esse que era controlado – choque-se – por 

Zé Magro (Freitas, 1975, pp. 13-20).  

A experiência desta mulher resistente, indubitavelmente honrosa, 

importante, vitalícia para a democracia, revela determinados aspetos que ainda hoje 

sentimos na pele, particularmente associados às expectativas para as pessoas 

capazes de gravidez – uma mãe que abdica de agir de acordo com os seus ideais para 

os cuidados dos filhos, que coloca o tabaco do marido em frente da sua própria 

alimentação; ademais, revela também a preponderância do homem sobre a mulher 

dentro dos próprios movimentos femininos que foram cruciais para a emancipação 

das mulheres.  

Em adição, o exemplo que aqui se dá integra-se numa coletânea de histórias 

que foram apagadas da história. As cedências feitas pelas camaradas para que os 

seus companheiros pudessem realizar a luta de forma mais livre foi ignorada, bem 

como a luta feita pelos companheiros.  

Apesar das fragilidades da resistência e das muitas ideias estereotipadas que se 

reproduziram por parte dos camaradas, o 25 de abril, feito também por eles, 

acarretou uma diversidade de conquistas. Não foi só a liberdade de expressão e a 

melhoria das condições de vida na sua generalidade, mas também as vitórias para as 

mulheres. 

 
85 Entregando a filha aos pais. 



 

 

213 

A condição feminina de 1926 e 1974 era decadentemente circunscrita por 

autorizações, por interdições e pela interpretação, de alguns, do livro sagrado 

cristão. Esta circunscrição ditatorial e feita no masculino resulta numa diferenciação 

exponencial entre homens e mulheres na sociedade portuguesa em vários campos. 

No que diz respeito à vida política, por muito obsoleto que fosse o voto em Portugal, 

ele era especificamente vetado às mulheres, a quem estava também interdita a 

diplomacia ou exercício de funções na magistratura. A mulher devia, 

constitucionalmente, conservar o seu papel de dona de casa, sendo necessária a 

autorização do “chefe de família” – pai ou marido – para o exercício de uma profissão, 

para sair do país ou sequer para abrir uma conta bancária.  

A Revolução de Abril trouxe consigo conquistas importantíssimas – no mínimo 

a nível jurídico-legal – para as mulheres, tendo sido quase imediata a proibição 

constitucional da discriminação de género, o sufrágio feminino e a participação ativa 

das mulheres em manifestações, fazendo ouvir as suas exigências. A partir de abril, 

as trajetórias começaram a escrever-se também no feminino, abrindo as portas 

laborais, culturais, artísticas, políticas e cívicas para este grupo.  

Uma das importantes lutas que se travaram no processo pós-revolucionário foi 

a luta pela autonomia corporal, começando pela popularização da pílula e dos 

produtos de higiene menstrual, e culminando por uma luta pela descriminalização do 

aborto. 

Começamos esta subsecção do capítulo com uma breve nota face à linguagem que 

será utilizada no seu decorrer. Partimos da clara noção de que nem todas as pessoas 

capazes de gestação são mulheres ou serão mães e procuraremos ultrapassar o 

binarismo que nos é incutido socialmente. No sentido de preservar o rigor histórico-

científico (no campo das citações e da transcrição de leis, por exemplo), serão 

utilizados termos que consideramos ultrapassados, como “mulher grávida” ou 

“mãe”, mas que fizeram parte da trajetória da luta pela descriminalização do 

aborto. Seria da nossa parte pouco criterioso falar do aborto como se fosse um 

fenómeno da contemporaneidade. À semelhança de muitos outros fenómenos 



 

 

214 

ignorados ao longo dos séculos, o aborto sempre existiu, com mais ou menos 

segurança ou aceitação.  

Na Grécia Antiga, por exemplo, já Aristóteles e Platão traziam o assunto à 

tona, quando à época o aborto não era juridicamente tratado, tampouco socialmente 

julgado; da mesma forma, na Roma antiga não se relatam escritos jurídicos acerca 

da interrupção da gravidez. Oliveira (2022) compreende este fenómeno pela 

perspetiva do feto como uma parte da pessoa gestante, não tendo, por isso, 

autonomia, caindo sobre a pessoa que o carrega a tomada de decisões. Apenas a 

partir do Sétimo Severo o aborto aparece como juridicamente relevante, sendo 

criada legislação penalizadora do mesmo; contudo, isto acontece não no sentido que 

hoje vemos – de preservação ou não da vida do feto – mas porque o aborto era um 

atentado à figura do pai. Com o advento do cristianismo, que fortaleceu 

grandemente as ideias de preservação da vida, começa a perspetivar-se o aborto 

como um homicídio, perspetiva que até hoje está bastante presente quando se toca 

no tópico. Posteriormente, no século XX, às moralidades cristãs fortemente marcadas 

na sociedade, acresce-se a problemática da diminuição da natalidade, vista como 

negativa, e que faz com que a gravidez se desloque da esfera privada para a esfera 

pública, até mesmo para um problema de índole nacional e estatal.  

Mudanças começaram a sentir-se com a Revolução Russa de 1917. Em 1920, a 

União Soviética descriminaliza o aborto, sendo este permitido no primeiro trimestre 

da gravidez em hospitais públicos. Mais tarde, na segunda metade do século, os 

movimentos feministas conquistaram, em vários países, alguns avanços no que diz 

respeito aos direitos reprodutivos. Através da lógica de “políticas do corpo” 

(Galeotti, 2007, p. 130), as feministas iniciaram um processo de educação social face 

ao aborto, argumentando que a criminalização desta prática não significava a não 

realização, mas um incentivo à procura de vias clandestinas para a sua realização.  

A nível jurídico podemos traçar, vagamente, três fases legislativas do aborto em 

Portugal: a primeira de 1852 a 1982, acumulando 150 anos de penalização à 

autonomia reprodutiva; a segunda de 1982 a 2007, 25 anos de tentativas proativas 



 

 

215 

de descriminalização das práticas de interrupção voluntária da gravidez; e, por fim, 

a partir de 2007, ano em que de facto o aborto deixou de ser crime em Portugal.  

O código penal de 1852 traça o aborto como um crime autónomo, distinguindo-

o do crime de homicídio; em 1856, com as revisões legislativas, adiciona-se em 

detalhe que qualquer motivação para o aborto é um ato criminoso, não havendo 

distinção entre abortos feitos a favor ou contra a vontade da pessoa gestante, 

havendo ainda penalização para pessoas que vendam/distribuam substâncias para 

esse efeito. Esta legislação manteve-se em vigor até 1982, ano em que o Partido 

Comunista Português apresenta três projetos de lei face à maternidade e à gravidez: 

os projetos 307/II, 308/II e 309/II, com o intuito de reforçar os direitos das “mulheres 

grávidas”, criar deveres estatais que garantam apoios às famílias e auxílio no 

planeamento familiar e viabilizar a interrupção da gravidez. Contudo, este conjunto 

de projetos de lei previa que o aborto fosse um “último recurso” para a gravidez 

indesejada (Oliveira, 2022, pp. 67-70).  

O projeto 307/II tinha como foco principal a maternidade livre, consciente e 

responsável, apelando à participação estatal na melhoria das condições de vida não 

só da criança, mas também do progenitor, apelando à gratuitidade de exames pré-

natais e o alargamento das licenças de maternidade (Oliveira, 2022, p. 68). O projeto 

308/II, por sua vez, era referente à educação sexual e à participação do estado neste 

âmbito, nomeadamente nas escolas (Oliveira, 2022, pp. 68-69). 

O projeto 309/II abordava especificamente a Interrupção Voluntária da 

Gravidez. O Partido Comunista Português tomava como uma grande preocupação 

social o volume de abortos clandestinos em Portugal – que, segundo Vasco Prazeres, 

sexólogo, antes do 25 de abril atingiu os 100 000. Propuseram os deputados 

comunistas que as pessoas grávidas pudessem realizar, em serviços públicos ou 

privados, a interrupção da gravidez até às 12 semanas de gestação, com um prazo 

de reflexão correspondente a sete dias; contudo, a proposta previa também uma 

pena de um ano de prisão para quem realizasse um aborto fora do prazo previsto 

para a legalização ou fora das justificações legalmente aceites.  

O debate parlamentar passou pela influência da igreja e da moralidade 

católica e, assim, pelo debate acerca da autonomia ou não do feto, e por uma 



 

 

216 

contraposição da moralidade e da realidade. A proposta acabou por ser rejeitada 

com votos contra do CDS-PP86, PPM87, PSD88 e ASDI89.  

De curiosa menção será o voto de uma única deputada do PSD – Natália Correia 

– a favor desta proposta, única na sua bancada. Advogada fervorosa pelo direito ao 

aborto, declama, em plenário da assembleia da república, um poema dirigido a um 

deputado do CDS – João Morgado – antiaborto, lendo-se: “Já que o coito - diz Morgado 

-/tem como fim cristalino, /preciso e imaculado/fazer menina ou menino;/e cada 

vez que o varão/sexual petisco manduca, /temos na procriação/prova de que houve 

truca-truca./Sendo pai só de um rebento,/lógica é a conclusão/de que o viril 

instrumento/só usou - parca ração! -/uma vez. E se a função/faz o órgão - diz o 

ditado -/consumada essa excepção, /ficou capado o Morgado.”. Houve ainda votos 

contra de personalidades que ainda hoje estão presentes na política portuguesa, 

como Pedro Santana Lopes.  

Em 1983 o Partido Comunista apresenta novamente a sua proposta que é 

igualmente rejeitada. No mesmo ano o PS90, com a coautoria do PSD, elabora uma 

proposta face à educação sexual e aos direitos maternais com contornos semelhantes 

à proposta apresentada pelo PCP, e também motivados pelo aumento do número de 

abortos clandestinos, mas com o propósito de “enquadrar a dimensão das ações 

protetoras à capacidade económica e financia da sociedade e das empresas” 

(Oliveira, 2022, p. 78). 

A década que se seguiu não foi de grandes avanços legislativos; a reforma do 

Código Penal de 1995 não apresenta inovações no que toca às situações em que o 

aborto não é punível, mas alarga as conceções de liberdade sexual e, 

consequentemente, das suas violações. Sendo o aborto não punível em caso de a 

gravidez ser resultado de uma violação, com esta revisão penal não era mais exigido 

que se comprovasse o facto com apresentação de queixa, mas a apresentação de 

 
86 Centro Democrático Social – Partido Popular. 
87 Partido Popular Monárquico. 
88 Partido Social Democrata 
89 Ação Social Democrata Independente 
90 Partido Socialista 



 

 

217 

fortes indícios. Por fim, eliminou-se o aborto como um crime contra a integridade da 

mulher, mas apenas contra a vida intrauterina (Oliveira, 2022, pp. 90-92).  

Em 1996, o Partido Comunista continua a sua luta pela despenalização, mas 

com novas motivações: por um lado, pretendia aproximar o país das legislações 

europeias, que já haviam iniciado o processo para a legalização e regulamentação da 

interrupção da gravidez. Propõem, então, que o aborto se legalize até às 12 semanas 

de gestação por vontade da pessoa gestante, em estabelecimento e condições 

adequadas ao procedimento e sugerem também o alargamento do prazo de 12 

semanas em situações específicas. A proposta do partido demonstra também o 

abandono das justificações socioeconómicas para a realização do aborto, optando 

por dar total autonomia e independência à pessoa grávida (Oliveira, 2022, pp. 93-

97).  

Em 1998, legislatura seguinte, o PCP reapresenta essa proposta, que é 

novamente rejeitada, e o PS acaba por reapresentar um projeto de lei que prevê «a 

impunibilidade da interrupção voluntária da gravidez, a pedido da mulher, nos casos 

de “preservação da integridade moral, da dignidade social e da maternidade 

consciente». Este projeto apresentado pelos socialistas é aprovado em assembleia, 

contudo, não sem a contestação do Partido Social Democrata, que apresenta um 

projeto de resolução, acabando por levar a proposta a referendo nacional, onde o 

“não” ganhou. Finalmente, em 2007, o Partido Socialista propõe a legalização da 

interrupção voluntária da gravidez até às 10 semanas, proposta levada a referendo e 

aprovada pelos cidadãos portugueses.  

Vimos, com clareza, que o Partido Comunista Português demonstrou grande e 

resiliente interesse em resolver os problemas associados ao aborto clandestino. Uma 

das figuras mais marcantes desta luta travada pelo partido foi Odete Santos. 

Odete Santos foi formada em direito e militante do PCP desde 1974. Durante 

a ditadura sofreu perseguição policial pela sua militância ativista em grupos culturais 

dos quais fazia parte. Admiradora de poesia, via esta forma de arte como uma arma 

de intervenção. Foi deputada municipal em Setúbal e deputada da Assembleia da 



 

 

218 

República entre 1980 e 2007, bem como dirigente do Movimento Democrático de 

Mulheres (Partido Comunista Português, 2023).  

No parlamento, travou lutas pelos direitos dos trabalhadores e das mulheres, 

tendo sido uma das suas principais e mais marcantes bandeiras o tratamento social 

do aborto clandestino e a despenalização da interrupção voluntária da gravidez. Fê-

lo frontal e diretamente, abordando de forma inequívoca os vários problemas e a 

rejeição dos projetos de lei apresentados pelo partido na assembleia: 

A um ano do debate sobre a Interrupção Voluntária da Gravidez, introduzido mais uma vez 

pelo P.C.P., pioneiro no tratamento dos graves problemas com que se defrontam as mulheres 

portuguesas, importa situar algumas questões que, colocando-se a toda a Assembleia, devem, 

no entanto, ser endereçadas, com especial premência, às senhoras Deputadas e aos senhores 

Deputados que contribuíram para a rejeição do diploma do Partido Comunista Português. 

Aliás por uma diferença tão pequena de votos, que bastaria ter sensibilizado 9 das pessoas 

que votaram contra para se ter conseguido a aprovação do Projecto. 

E as questões são as seguintes: Os graves problemas sociais das mulheres que as empurram 

para o aborto clandestino, continuam ou não a existir? Continuamos ou não a ter um grave 

problema de saúde pública decorrente do aborto clandestino? (Odete Santos, fevereiro de 

1998) 

Abordou diretamente aqueles que, rejeitando ou mantendo-se neutros, 

colocaram em causa a segurança e liberdade das mulheres em Portugal, 

relembrando-os das reais consequências das suas posições:  

A um ano de distância as palmas que se esboçaram com a rejeição das alterações da lei soam 

como estranho requiem sobre as cidadãs deste país, culpabilizadas por todos os que negam 

às mulheres o exercício pleno de elementares direitos: o direito a uma maternidade consciente, 

o direito à vida e à liberdade, o direito à saúde, à sexualidade e à intimidade da vida privada, 

o direito à dignidade! (Odete Santos, fevereiro de 1998) 

Relembrou a tirania adjacente à penalização do aborto:  

Porque nós não impomos a ninguém as nossas convicções. A lei que despenalize o aborto não 

obriga ninguém a recorrer à IVG. Mas aqueles que se opõem à despenalização, esses querem 

impor a toda a sociedade as suas convicções pessoais, esses querem obrigar as mulheres aos 

riscos do aborto inseguro! É por isso que este combate é um confronto entre a tolerância e a 

intolerância. Um confronto entre os que defendem o pluralismo da sociedade, e os que 

aceitam como único modelo, aquele que lhes ensinaram, e que transforma em crime e pecado 

toda a conduta que viole as únicas regras de convivência em sociedade que admitem. (Odete 

Santos, fevereiro de 1998) 

 

 

 



 

 

219 

Advogou pelo direito das mulheres à liberdade e autonomia corporal e sexual:  

A decisão compete única e exclusivamente à mulher, pelo que se considera inadequado 

regredir no que se encontra já hoje legislado, admitindo a possibilidade de vir a ser ouvido 

quanto à decisão, o outro progenitor. Esta admissão representaria um constrangimento 

insuportável em muitos casos, e uma inadmissível pressão sobre a mulher que não sofre de 

qualquer capitis deminutio. Tenham confiança nas Mulheres. Competindo a decisão única e 

exclusivamente às mulheres, a passagem prévia por qualquer centro de aconselhamento, 

sujeitá-las-ia a uma insuportável devassa da sua privacidade. 

E traçou claramente uma linha interseccional nesta luta, relembrando os 

agravamentos que a situação de classe acarreta no que diz respeito ao acesso ao 

aborto seguro: 

Para além do que, sendo tais centros inacessíveis às mulheres de zonas periféricas, elas 

continuariam a fazer "desmanchos" nas piores condições. Seriam ainda as mulheres menos 

favorecidas economicamente, a ser penalizadas. 

Eu tenho uma especial responsabilidade. Alguns já não se lembrarão, mas eu lembro-os: quem 

teve a ideia deste referendo fui eu. Em outubro de 96, durante dois anos lutei, era António 

Guterres primeiro-ministro, era o PS governo, não queria o referendo, não havia referendo, 

agora está toda a gente feliz com o referendo e eu sinto-me muito feliz.  (Marcelo Rebelo de 

Sousa, janeiro de 2007) 

Foram estas as palavras de Marcelo Rebelo de Sousa, à altura membro do 

conselho de Estado, atualmente Presidente da República, acerca do referendo de 

2007 sobre o aborto.  

Marcelo é membro do Partido Social Democrata desde 1974; este partido, 

como previamente referido, votou repetidamente contra as propostas realizadas pela 

esquerda parlamentar face à despenalização da interrupção voluntária da gravidez. 

É no mínimo irónico que depois de mais de uma década de posições contrárias à 

liberdade reprodutiva, este indivíduo venha a tomar como seus os méritos da 

legalização do aborto.  

Ainda mais mordazmente irónico é a felicidade face a um referendo que 

retardou em pelo menos uma década o acesso ao aborto gratuito e seguro. Tomando 

aqui as palavras de Odete Santos face ao primeiro referendo invocado pela bancada 

social-democrata:   



 

 

220 

O P.S.D. não pode fugir ao debate, invocando uma Proposta de referendo que apresentou há 

um ano apenas para obstaculizar a discussão das propostas então apresentadas. Rejeitados 

os projectos, o P.S.D. desinteressou-se do referendo, prova de que o usa não como uma forma 

de consulta popular, mas apenas como um meio de impedir que a Assembleia legisle com 

plena legitimidade. Como um meio de adiar a resolução de um grave problema de saúde 

pública das mulheres. (Odete Santos, fevereiro de 1998) 

Uma última camada de ironia em toda a situação, este discurso de Marcelo 

Rebelo de Sousa enquadra-se na apresentação de um website, de seu nome Assim 

não, cujo propósito era questionar a forma ou as situações em que o aborto era 

realizado. Nada melhor do que a transcrição do próprio para entender: 

Arranca o Assim não, um site, da minha iniciativa com o apoio de centenas de jovens. 

Estaremos com informação para provocar o debate, mas a resposta é simples: Assim não. (...) 

De um lado da balança temos a vida, do outro lado da balança temos uma livre escolha da 

mulher por nenhuma causa justificativa – um incómodo momentâneo, uma mudança de 

residência, uma depressão ligeira, um estado de alma inconstante… (Marcelo Rebelo de Sousa, 

janeiro de 2007) 

O que aqui é transmitido pelo Presidente da República é que, caso a pessoa 

gestante não tenha o que o próprio considera uma causa justificativa para abortar, 

ela não deve poder abortar, isto é, que a “livre escolha da mulher” é insuficiente 

para a interrupção da gravidez.  

Tomar-se como o responsável por um referendo, felicitando a despenalização 

do aborto, quando foi um dos responsáveis pelo retardar deste direito fundamental, 

apagar a luta centenária de mulheres e tomar esses louros é de uma hipocrisia 

patriarcal sem comparação.  

Marcelo Rebelo de Sousa é um dos muitos que procura apagar o papel da luta 

feminista em Portugal; e ocultar a luta feita no parlamento por Odete Santos a favor 

da liberdade reprodutiva, por exemplo, é apenas a perpetuação de uma longa 

tradição, aqui descrita, de escrever a história da militância das mulheres – ela 

própria, com perpetuações de estereótipos de género, como é o caso do papel destas 

na clandestinidade – a lápis. 

 

 



 

 

221 

Pintamos aqui um quadro daquilo que é ser ativista em Portugal, atravessando a 

história com uma lente interseccional, procurando compreender o que é e foi ser 

mulher e ativista neste país, complementando com o exemplo do apagamento da luta 

de Odete Santos por parte do presidente da república.  

Estes devaneios ativistas têm a forma de uma mulher, porque é à sua 

resiliência que devemos a nossa liberdade. Concluo, portanto, lembrando Odete, a 

sua vida, luta e poder. 

Editorial Avante. (1982). 60 anos de luta. Editorial Avante. 

Freitas, G. d. (1975). A força ignorada das companheiras. Maia, Porto, Portugal: S.A.R.L. 

Galeotti, G. (2007). História do aborto (S. Escobar, Trad.). Edições 70. 

Oliveira, B. (2022). A interrupção voluntária da gravidez em Portugal: Perspetivas legislativas e 

jurídico-constitucionais. Coimbra. 

Partido Comunista Português. (2021). 100 anos de luta. Obtido em maio de 2024, de Partido 

Comunista Português: https://www.pcp.pt/100anos#seccao-19211926-a-formao-do-pcp 

Partido Comunista Português. (27 de dezembro de 2023). Faleceu Odete Santos. Obtido em junho 

de 2024, de Partido Comunista Português: https://www.pcp.pt/faleceu-odete-santos 

Santos, O. (4 de fevereiro de 1998). Sobre a interrupção voluntária da gravidez - Intervenção da 

Deputada Odete Santos. Obtido em junho de 2024, de Partido Comunista 

Português: https://www.pcp.pt/actpol/temas/ivg/a9802041.html 

Veiga, N. (6 de maio de 2024). Chega propõe instituir feriado nacional no dia 25 de novembro. Diário 

de Notícias.  

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula15  

https://www.pcp.pt/100anos#seccao-19211926-a-formao-do-pcp
https://www.pcp.pt/faleceu-odete-santos
https://www.pcp.pt/actpol/temas/ivg/a9802041.html
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula15


 

 

222 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

223 



 

 

224 

Letícia Maia 

Este texto é um desdobramento da pesquisa desenvolvida em minha dissertação de 

mestrado91 na qual traço algumas reflexões, sobre relações entre performance arte 

e feminismos críticos contemporâneos, promovidas por minha prática artística, onde 

a noção de docilidade é tomada como estratégia poética e onde o corpo está implicado 

como mote propulsor para a criação e realização dos trabalhos. Neste escopo, tendo 

como principal meio de expressão a performance arte, em sua dimensão 

interdisciplinar com outras linguagens artísticas. 

A fim de dar corpo a desdobramentos de reflexões mais recentes sustentadas 

pela prática artística, apresento este texto, que cruza a experimentação artística e 

a reflexão crítica. Seu caráter processual vem da criação e realização da série de 

performances MAKE FEMININE, vinculada ao projeto tem um pouco de ficção em tudo 

que faço92. A intenção deste texto é contribuir para reflexões em torno de processos 

de criação em performance e seus possíveis diálogos com feminismos críticos 

contemporâneos. 

Interessa compreender como esse diálogo pode colaborar para o 

desenvolvimento de práticas, estratégias e procedimentos de trabalho que orientem 

processos criativos comprometidos com a crítica ao sistema hegemônico. Práticas 

artísticas que consideram a dimensão política do corpo e a importância da 

centralidade de marcadores sociais - de gênero, sexualidade, raça, etnia, classe, 

nacionalidade, dentre outros -, e que, de maneira interseccional, situam os corpos. 

 
91O presente texto é composto por alguns excertos de minha dissertação e por reflexões posteriores que se 

desdobraram da pesquisa iniciada no mestrado. Ver: (MAIA, 2023) 
92 O projeto tem um pouco de ficção em tudo que faço, que se desdobrou na ocupação artística MAKE FEMININE, 

composta por exposição e o ciclo de performances, com curadoria de Cristiana Tejo, aconteceu entre 22/05/24 e 

22/06/2024 no Maus Hábitos - espaço de intervenção cultural na cidade do Porto, Portugal. O projeto contou com 

o apoio da DGArtes – Programa de Apoio a Projetos de Criação 2023. 



 

 

225 

Abordagens críticas como os feminismos interseccional, decolonial e queer, 

possibilitam reconhecer o corpo como uma produção sociopolítica, posicionado ao 

mesmo tempo, como eixo central de disputa das relações de poder e principal meio 

de resistência. Ao atentar para a dimensão política do corpo nos processos de criação 

e realização de performances artísticas, é possível reconhecer e problematizar as 

relações que perpassam sua construção. Considero que a prática artística da 

performance indica potenciais caminhos experimentais para acionar produções 

artísticas comprometidas com a crítica, incluindo o questionamento de relações de 

opressão e desigualdade fundadas em gênero e sexualidade, naturalizadas como 

verdade. 

Seguindo a perspectiva dada por epistemologias feministas que propõem 

marcar os lugares de enunciação, buscando evidenciar os saberes localizados e 

conhecimentos situados (Haraway, 1995), é importante que eu situe a 

posicionalidade do meu discurso. Categorias sociais, frutos de um sistema biopolítico 

moderno-colonial de gênero93, (Lugones, 2020), me marcam como mulher, cis, 

branca, pansexual, brasileira, imigrante, trabalhadora etc. Tais marcadores mediam 

o modo como vejo e sou vista, concedendo contextualmente posições de opressão 

e/ou privilégio nas relações com o outro. 

Ao enfatizar esse ponto de vista localizado, busco ressaltar que as reflexões 

elaboradas aqui não pretendem operar como discursos totalizantes, evidenciando 

possíveis preconceitos e privilégios que carrego. Compreendo meu trabalho artístico 

como uma maneira de questionar, mover e perturbar os significados atribuídos ao 

meu corpo e os modos como me construo e desconstruo, atravessada por marcadores 

sociais que, de maneira interseccional, produzem experiências de gênero e modos 

específicos de fazer mulher. 

 

 
93 Segundo Maria Lugones as categorias sociais de identidade são fruto de um sistema biopolítico, que a autora 

nomeia como sistema moderno-colonial de gênero, que responde a lógica hegemônica que rege nossa sociedade. 

(LUGONES, 2020). 



 

 

226 

 

Figura 16.1. Letícia Maia, adiposa, 2024 
Foto: Betina Juglair. 

 

Desde sua emergência enquanto prática artística nos anos 60/70, a 

performance produziu uma série de efeitos que problematizaram relações 

tradicionais de produção e recepção de arte. Processo esse que desestabilizou 

princípios e dicotomias históricos, como a separação entre sujeito e objeto, entre 

arte e vida, e entre artista, obra de arte e espectador, promovendo um 

reposicionamento relacional e intersubjetivo que radicalizou possibilidades da arte, 

explicitando sua dimensão social e política. 

Desde este período, artistas mulheres – e outros artistas não-normativos - 

tomaram frente com uma produção abundante, radical e arrebatadora. Parte dessas 

artistas, estavam interessadas em implicar seus corpos para confrontar regimes de 

poder e normas sociais estabelecidas (Taylor, 2016, p.6). Contestação de opressões 

e hierarquias sociais históricas fundadas em gênero e sexualidade, tanto na vida 

quanto na arte, evidenciando seus corpos – generificados, sexuados e racializados – 

como culturalmente construídos. Elas “[...] investigaram a temporalidade, 

eventualidade e instabilidade do corpo e exploraram a ideia de que a identidade, 



 

 

227 

mais do que ser uma qualidade inerente, se representa dentro e além das fronteiras 

culturais.” (Warr, 2010, p. 11). 

A noção defendida pelo movimento feminista de que o pessoal é político traz 

à tona a consciência de que “[...] as experiências corporais têm um aspecto 

inescapavelmente social, e que todo compromisso político inevitavelmente implica 

um componente corporal.” (Jones, 2010, p. 33). Para Amelia Jones, tal enunciado 

ressoa como um mote propulsor das práticas artísticas corporais, principalmente para 

artistas que não correspondem à lógica normativa do dito “sujeito universal” – 

homem/masculino, branco, cis heteronormativo, ocidental/europeu, burguês, etc.   

Apesar das performances artísticas terem influência direta dos movimentos 

sociais do período, diferente das reivindicações dos movimentos políticos feministas 

norte-americanos de segunda onda94, essas artistas estavam interessadas em 

contestar a naturalização e essencialização da “feminilidade”. “O corpo feminino 

aparece, assim como efeito da repetição ritualizada das normas de gênero que a 

performance, como instância pública e visível, vai revelar de maneira 

consciente.” (Preciado, 2004, p-8-9). Para Paul Preciado, tais artistas apontam para 

a feminilidade como uma construção por meio de hábitos, condutas e 

comportamentos ritualizados e obrigatórios. 

 
94 Esses movimentos, reconhecidos como “feminismo hegemônico/branco”, foram criticados por movimentos 

feministas posteriores por implementarem um sujeito mulher que se pretende universal, mas é bastante limitado, 

restringindo-se a representação de mulheres cisgênero, brancas, heterossexuais, de classe média e etnocentradas. 

(PISCITELLI, 2008). 



 

 

228 

 

Figura 16.2. Letícia Maia, procedimento.b, 2024 
Foto: Betina Juglair. 

 

 

Figura 16.3. Letícia Maia, procedimento.b, 2024 
Foto: Betina Juglair. 

 



 

 

229 

Seis décadas após sua emergência, a performance95 parece ainda nos indicar 

caminhos experimentais para produções artísticas críticas ao pensamento 

hegemônico. Dentre elas, crítica às relações de opressão e desigualdade fundadas 

em gênero e sexualidade, naturalizadas como verdade96. Houve também inúmeras 

expansões e desdobramentos de concepções sobre corpo e gênero. É certo que, 

quando falamos em feminismos, se faz necessário situar de quais recortes estamos 

tratando, visto que os feminismos contemporâneos abrangem um conjunto amplo e 

heterogêneo de saberes e práticas. 

Abordagens como os feminismos interseccional, decolonial e a teoria queer 

permitem reconhecer que o gênero não pode ser analisado como uma categoria 

isolada, pois as diferentes formas de opressão social, desigualdades e marcadores de 

diferenciação, como gênero, sexualidade, raça, etnia, classe, idade, nacionalidade 

etc., atuam de maneira articulada sobre os corpos e processos de subjetivação dos 

indivíduos97. Tal articulação é operada por relações de poder estruturais, 

naturalizadas e perpetuadas pelo sistema moderno-colonial de gênero, racista, 

heteropatriarcal, cisheteronormativo e capitalista98. Também é preciso considerar 

que o gênero não é uma identidade substancial estável ou uma realidade ontológica 

natural estabelecida pelo determinismo biológico, mas uma construção performativa 

produzida, regulada e naturalizada pela incorporação de normas de gênero, 

reiteradas e atualizadas cotidianamente em nossos corpos99. 

A contribuição desses saberes e práticas fez avançar discussões acerca das 

relações de poder100, permitindo reconhecer que diferentes relações de poder-saber 

atuam como forças produtoras do corpo, situando-o como principal território de 

 
95 Embora as práticas e noções que rondam a performance tenham se expandido e se modificado, difundindo-se e 

reverberando em parte como efeito performativo na arte contemporânea. Ver: Fischer-Lichte, Erika. Estética do 

Performativo (2019). 

96 Ao longo de minha dissertação, cito alguns autores que destacam um renovado interesse de artistas e 

pesquisadores em “performances artísticas feministas” e as interrelações entre performance e feminismos. Para mais 

informações ver: MAIA, 2023. 
97 Sobre as discussões acerca de feminismo e interseccionalidade ver: Interseccionalidades, categorias de articulação 

e experiências de migrantes brasileiras. Adriana Piscitelli (2008). 
98 Sobre as discussões acerca de feminismo decolonial, ver: Colonialidade e gênero. María Lugones (2020) 
99 Sobre as discussões acerca de feminismos e teoria queer ver: Problemas de Gênero: feminismo e subversão da 

identidade - Judith Butler (2018) 
100Como aquelas iniciadas por teóricos como Michael Foucault, desdobradas posteriormente de modo crítico por 

teóricas como: Donna Haraway, Judith Butler, Paul Preciado, dentre outras. 



 

 

230 

disputa. Tal abordagem traz à tona a noção de que o corpo está posicionado, 

simultaneamente, como centro nevrálgico de cruzamento das relações de poder101 e 

como lócus central de produção de modos de resistência, subversão e agência frente 

a essas relações. 

Jones destaca que o corpo pode ser compreendido como “(...) um lócus do eu 

e lugar onde o domínio público coincide com o privado, onde o social se negocia, se 

produz e adquire sentido”. (Jones, 2010, p.20). A implicação e evidenciação do 

corpo, que Jones nomeia como “corpo/self” “(...) com todas as suas aparentes 

identificações raciais, sexuais, de gênero, de classe e outras identificações aparentes 

ou inconscientes na obra (...)”. (JONES, 1998, p.13), traz à tona a dimensão política 

do corpo atravessado por marcas, relações e conflitos que o posicionam socialmente. 

São diversos os pontos de articulação entre performance e feminismos e este 

texto não pretende esgotar essas relações. Mas eu gostaria de destacar algumas 

características na performance que nos ajudam a visibilizar algumas afinidades: o 

investimento na corporeidade; o interesse em aspectos biográficos; nas experiências 

vividas “encarnadas”; na evidenciação e problematização de características e 

particularidades do corpo situado; na ênfase da não separação entre arte e vida; na 

noção de pessoal como político; na desarticulação do sujeito universal cartesiano na 

arte; no questionamento da relação tradicional sujeito/objeto; na desabituação do 

que está naturalizado como norma; na criação de alianças e coletividades ainda que 

temporárias; etc. 

Isso não significa que performance e feminismos podem ser lidos como 

coextensivos um do outro, pois interessa aqui reconhecer efeitos e afetos feministas 

na performance (Bacellar, 2016)102, buscando mapear possíveis desdobramentos 

desse diálogo no presente. Proposição que fomenta reflexões para o reconhecimento 

e elaboração de procedimentos de criação em performance comprometidos com a 

crítica ao pensamento hegemônico. Evitando sedutoras análises abstratas e 

generalistas sobre “a performance arte”, as reflexões partem de minha experiência 

 
101Sendo o gênero, a sexualidade e a identidade elementos primordiais de investimento para onde essas forças se 

direcionam. 
102 Algumas das relações entre performance e feminismos foram desenvolvidas pela pesquisadora Camila Bacellar 

no texto Performance e Feminismos: diálogos para habitar o corpo-encruzilhada. (BACELLAR, 2016). 



 

 

231 

como artista e pesquisadora, atentando para algumas estratégias de criação que 

experimento em meu trabalho artístico. 

O projeto tem um pouco de ficção em tudo que faço, realizado entre 2023 e 2024, 

foi composto por proposições artísticas, situadas no diálogo interdisciplinar entre 

performance, fotografia, vídeo e escultura. O título do projeto funcionou como 

enunciado para a criação dos seis trabalhos, dentre eles quatro performances, que 

integraram a ocupação artística MAKE FEMININE, composta por residência artística, 

exposição e ciclo de performances. Por uma questão de recorte, dou foco ao processo 

de criação e realização da série de performances. 

 

Figura 16.4. Letícia Maia, adiposa, 2024 
Foto: Betina Juglair. 

O projeto nasceu de inquietações sobre identidade e desidentificação 

produzidas por desconfortos com práticas e padrões normativos de gênero, com a 

associação entre a noção de feminilidade e o ideal normativo de “boa aparência”, 

implicando em obrigações com a beleza e a sedução, produzindo distorções da 

autoimagem. O contexto digital de alta circulação de imagens estereotipadas e da 

viralização de procedimentos estéticos, promovem uma homogeneização estética 

dos corpos, intensificando a busca por esses padrões. 



 

 

232 

Tais desconfortos relacionam-se com a construção normativa da feminilidade 

hegemônica, que atravessam minha experiência de gênero e com a qual tenho 

constantes conflitos. Passam também pela sensação de inadequação que me leva a 

exercer um certo fracasso de gênero, dado pelo abandono voluntário de práticas em 

relação a feminilidade normativa. 

Do ponto de vista do feminismo, apostar no fracasso tem sido melhor do que apostar no 

sucesso. No contexto em que o sucesso da mulher é sempre medido a partir de padrões para 

o homem, e o fracasso do gênero com frequência significa estar livre da pressão de se igualar 

aos ideais patriarcais, não ser bem-sucedida na mulheridade pode oferecer prazeres 

inesperados. (Halberstam, p.8, 2020) 

 
Figura 16.5. Letícia Maia, peludinha, 2024  

Foto: Betina Juglair. 

Como uma mulher que, apesar de branca e cisgênero, não corresponde ao 

padrão normativo e não performa a feminilidade e sexualidade da maneira 

“adequada”, me aproximo da posição de king kong de que fala Virgine Despentes 

(2016), estando mais interessada pelos fracassos de gênero e pelos modos dissidentes 

de fazer mulher do que pela contínua e incessante busca pelo excelente desempenho 

da boa moça. 



 

 

233 

MAKE FEMININE refere-se a um jogo de palavras que aponta tanto para a ideia 

de uma “maquiagem feminina” quanto para o feminino como um fazer performativo 

ou “fazer mulher”. Como nos elucida a frase de Simone de Beauvoir, “Não se nasce 

mulher, torna-se”, retomada por Judith Butler (2018) para enfatizar que esse tornar-

se mulher nunca chega a se concretizar completamente, pois se trata de um fazer 

performativo, que se faz fazendo. 

Aquilo que se considera “natural” na relação compulsória entre 

sexo/gênero/desejo é, na verdade, efeito de um processo de naturalização que 

continuamente esconde sua origem. São ficções culturais punitivamente reguladas 

(Butler, 2018, p.192), ou uma ficção somato política (Preciado, 2018), artifício 

naturalizado e, por meio de atos de coerção, assumido como verdade 

essencializante, categorias sociais criadas e perpetuadas para sustentar uma série de 

relações de poder, desigualdades, hierarquias e opressões sociais. 

Nós agimos como se ser homem ou ser mulher fosse uma realidade interna, 

uma verdade sobre nós, mas o gênero não possui realidade ontológica ou substância 

para além de seu processo de representação (Butler, 2018). A performance de gênero 

seria então uma imitação sempre fracassada de “gêneros originais” que só existem 

como idealização, criações fantasiosas impossíveis de serem incorporadas, uma 

imitação para a qual não existe original e que imita o próprio mito da originalidade. 

O gênero será então descrito como uma máscara atrás da qual se oculta outra máscara, uma 

imitação atrás da qual se esconde outra imitação. O original aparece assim como uma 

naturalização retrospetiva da máscara. Uma naturalização que nada mais é do que o efeito de 

um processo político de normalização. A matriz sexo-gênero repousa sobre um número 

indefinido de máscaras que giram sem outra fixação senão aquela produzida pela ansiedade 

e pelo temor político. (Preciado, 2004, p.5). 

É possível compreender, então, que o gênero é composto por um conjunto de 

usos e sentidos do corpo, um estilo da carne (Butler, p.191, 2018). Nós reconhecemos 

os corpos como homens e mulheres a partir de uma série de práticas, técnicas e 

tecnologias corporais, um conjunto de signos e atos que corporificam isso que 

nomeamos como homem e mulher (Vieira, 2022). Essas práticas estão carregadas de 

signos culturais que operam como próteses de sentido e dão significado aos corpos. 

Em MAKE FEMININE, proponho olhar para tais ficções encarnadas, buscando 



 

 

234 

problematizar os modos como as práticas de gênero performativamente constroem 

minha identidade a partir da reiteração cotidiana de um certo fazer mulher. 

 

Figura 16.6. Letícia Maia, postiça, 2024 

Foto: Betina Juglair. 

 

Minha prática artística flerta, ao mesmo tempo, com a autobiografia, a autoficção e 

a auto experimentação, nas quais a relações entre arte e vida estão, de diversos 

modos, interligadas. Nos atravessamentos que borram as fronteiras entre arte e vida, 

as problematizações em torno das relações entre corpo, gênero e poder têm sido as 

principais linhas de força que guiam os processos de criação de trabalhos, onde a 

docilidade103 é tomada como estratégia poética. 

Tenho experimentado acionar a docilidade – no amplo sentido de seus 

significados, conceituais, metafóricos e literais – como um 

 
103 Aproprio-me da palavra/conceito docilidade, flexionando o termo e suas variantes, como metáfora para nomear 

os processos – em algum nível, sempre fracassados – de produção e normatização dos corpos em relação a gênero, 

sexualidade e identidade; apontando, também, para expectativas de gênero historicamente associadas à 

feminilidade. Considero que a apropriação da docilidade, em seu uso desviado, pode ser tomada como estratégia 

de questionamento e subversão desse processo. Ver: MAIA, 2023. 



 

 

235 

truque/artificio/disfarce/artimanha. Estratégia essa que se vale da utilização de 

uma aparência de docilidade expressa por meio de conduta, atitude, gesto, ato, 

comportamento e/ou materialidade combinada com elementos que produzem uma 

contraposição a essa aparência. A estratégia poética da docilidade se relaciona 

diretamente ao uso da blasfêmia, da ironia e da ambiguidade, apontando para 

tensões que residem na contradição, contestando a fantasia reguladora e normativa 

das performances gênero. 

A ironia tem a ver com contradições que não se resolvem – ainda que dialeticamente – em 

totalidades mais amplas: ela tem a ver com a tensão de manter juntas coisas incompatíveis, 

porque todas são necessárias e verdadeiras. A ironia tem a ver com o humor e o jogo sério. 

Ela constitui também uma estratégia retórica e um método político. (Haraway, 2019, p.151) 

A explicitação e apropriação de características e particularidades, a subversão 

da norma e do insulto, assim como a apropriação e desvio de um conjunto de atos, 

gestos, códigos, atributos, performances sociais, tecnologias e próteses de gênero, 

também são alguns aspectos que compõem estratégias de criação de meus trabalhos 

e permearam o processo de criação de MAKE FEMININE. Meu processo parte de 

relações e situações cotidianas e está permeado por um procedimento que nomeio 

como cartografia micropolítica do corpo104, consistindo em uma atenção específica 

ao corpo para a realização de um mapeamento de suas características e 

particularidades – físicas, subjetivas e identitárias. 

 
104Em sua tese de doutorado, a pesquisadora Camila Bacellar usa expressão semelhante como sinônimo para 

nomear procedimento de criação nomeado por ela como autópsia. Ver: Bacellar, 2019. 



 

 

236 

 

Figura 16.7. Letícia Maia, peludinha, 2024 

Foto: Betina Juglair. 

 

 

O uso das palavras cartografia e micropolítica remetem para noções trazidas 

por Suely Rolnik, que propõe uma atenção à produção do desejo e processos de 

subjetivação. "Para os geógrafos, a cartografia - diferentemente do mapa, 

representação de um todo estático - é um desenho que acompanha e se faz ao mesmo 

tempo que os movimentos de transformação da paisagem. Paisagens psicossociais 

também são cartografáveis”. (ROLNIK, 2016, p.23). Cartografar, para Rolnik, tem a 

ver com traçar territórios existenciais, mapear campos de força, linhas de desejo e 

modos de subjetivação, captando forças que operam para além do visível. 

Uma cartografia micropolítica do corpo no processo de criação artística 

consiste em uma atenção sobre si para mapear uma série de forças que atuam e 

compõem o corpo e os afetos que o atravessam na relação com o mundo e com os 

outros corpos. Procedimento que funciona como estratégia de análise crítica e auto 

reflexiva. A partir desse processo cartográfico, é possível olhar para perturbações105 

 
105 Utilizo a palavra perturbar para me referir àquilo que promove uma perturbação dos sentidos tanto em uma 

relação corporal fenomenológica, psíquica, sensorial e preceptiva, quanto para me referir a perturbação de sentidos 

e significados cristalizados, de sistemas de representação, relações e produções normativas, naturalizadas como 

verdade. (Maia, 2023, p.77) 



 

 

237 

que habitam essas relações, atentando para tensões, conflitos, incômodos, revoltas, 

desconfortos, mas também para desejos e prazeres que compõem o corpo. Assim, é 

possível formular importantes questionamentos sobre como essas relações nos 

atravessam, nos perturbam e de que modos podemos agir com e sobre elas. 

Como problematizar atravessamentos e marcas que, performativamente, 

constituem a materialidade, significação, posicionamento e reconhecimento social 

do meu corpo? Como desarticular e desnaturalizar processos de docilização do corpo 

dado por modos hegemônicos de fazer corpo aos quais estou implicada? 

A partir dessa cartografia, para a criação de MAKE FEMININE, realizei pesquisas 

para o levantamento de um repertório106 composto por um conjunto de normas, 

códigos, performances e materialidades circunscritas em ideais normativos de 

gênero, que estabelecem aquilo que reconhecemos como feminino, a fim de 

mobilizar estratégias de apropriação e desvio de seus usos e sentidos. 

Em MAKE FEMININE, interessavam as práticas, produtos, procedimentos 

estéticos e de “beleza”, práticas de manutenção, construção e modificação da 

aparência, tais como: maquiagem, adornos corporais, indumentária, próteses, 

extensões capilares, unhas, cílios e peitos postiços; procedimentos estéticos caseiros 

e cirúrgicos, produtos de beleza, higiene, cosmética, dentre tantas outras práticas 

normativas e códigos de gênero. Processos utilizados para atender demandas de 

adequação dos corpos a uma aparência normativa e que operam também como 

próteses de gênero (Preciado, 2014). 

A série de performances desdobrou-se da apropriação e desvio desse 

repertório, processo que permitiu a elaboração dos programas performativos 

(Fabião, 2013) de procedimento b.; peludinha; postiça e adiposa, onde experimento 

procedimentos estéticos de produção da aparência, como potenciais modificadores 

corporais. 

 
106 A elaboração desse repertório pode ser composta por inúmeros elementos como imagens, materialidades, 

anotações, listas, desenhos, mapas mentais, memórias, experiências pessoais, práticas cotidianas, sonhos, 

referências artísticas, leituras, colagens, etc. Ou qualquer outro recurso que colabore para o reconhecimento de 

referências e para o levantamento de um imaginário social normativo em torno da problemática reconhecida. 



 

 

238 

 

Figura 16.8. Letícia Maia, procedimento b., 2024 

Foto: Betina Juglair. 

 

Em procedimento b., o batom vermelho, historicamente vinculado à beleza, 

feminilidade e sedução, é tomado como matéria que integra o objeto performativo 

materializado a partir do molde do meu torso. Na performance, a silhueta composta 

por uma grossa camada de cinco quilos de batom é sobreposta ao meu corpo e, por 

meio do uso de um aquecedor elétrico, a matéria do batom sensível à temperatura 

lentamente se deforma, produzindo uma maquiagem pastosa que se cola na pele e 

modifica o corpo através do excesso de material, contradizendo assim os usos e 

sentidos normativos atribuídos a este elemento. 

Na performance peludinha, uma cera quente de açúcar para depilação é 

utilizada como uma espécie de cola para a adição de pequenas mechas e tufos de 

cabelo em diferentes regiões do meu corpo. Tanto a cera como o pelo funcionam 

como próteses de modificação e construção do corpo, convertendo a depilação em 

adição, sobreposição e acúmulo, ao contrário da subtração para o qual é destinada. 

Tal inversão abre espaço para revelar afetos comumente associados à sobreposição 

de pelos em um corpo feminino, como o estranhamento, a abjeção e o nojo. A 

incorporação dos cabelos, fundidos à materialidade doce e pegajosa da cera, 



 

 

239 

possibilita experimentar corporeidades que vão se revelando ao longo do tempo a 

partir das regiões cobertas e da sobreposição de novas camadas. 

Em postiça, dois pares de próteses de extensão de unhas com cerca de 115 

centímetros de comprimento são utilizados por mim e pela artista convidada, 

Priscilla Davanzo, para acariciar o corpo uma da outra. A ação realizada durante a 

performance é muito simples e consiste em acariciar/tocar o outro corpo com as 

hiperextensões produzidas em fibra de vidro com pontas afiadas. Na performance, 

as unhas funcionam como ampliações protéticas do corpo. O peso, o comprimento, 

a forma e a textura produzem efeitos variados, prolongando o toque ao mesmo tempo 

que dificultam a sensibilidade, mobilidade e destreza das mãos. O uso das próteses, 

assim como os demais elementos – luvas de pelúcia, sapato de salto alto, brilho 

corporal e boca de silicone - produz movimentos desengonçados dos quais não é 

possível ter total controle, solicitando constante atenção e delicadeza para acariciar 

sem ferir o corpo da outra. postiça aposta no exagero como modo de reconfigurar o 

uso corriqueiro de extensões de unhas, convertendo-as em dispositivo relacional de 

produção de prazer. 

Adiposa explora a produção pictórica dada pela marcação médica utilizada 

em procedimentos cirúrgicos de retirada e reconfiguração da gordura corporal como 

a lipoescultura e a lipoaspiração. Na performance, o desenho de marcação pré-

cirúrgica que circunda acúmulos de gordura no corpo é retraçado por meio da 

tatuagem sem a adição de tinta, enfatizando regiões do corpo que sofreriam a 

intervenção cirúrgica para corresponder às noções normativas de padrão de beleza e 

“boa forma”. Em adiposa, a tatuagem realizada com a colaboração da artista 

convidada Sarah Gelinski enfatiza o desenho de demarcação como seu único fim. 

Aquilo que é considerado acúmulo e excesso no corpo toma visibilidade pela incisão 

da agulha de tatuagem, produzindo um efeito de adição e destaque ao invés da lógica 

de subtração operada por tais procedimentos, desfuncionalizando e contradizendo 

seus fins estético-normativos. 

A partir da realização da cartografia micropolítica do corpo, da matéria e do 

contexto e por meio do uso da docilidade como truque/disfarce/artimanha/façanha, 

tal repertório foi apropriado e desviado de seus usos, funções, sentidos e contextos 

originais, transferido e recombinado com referências de contextos distintos para 



 

 

240 

serem recompostos na formulação das performances. Tais desvios funcionam como 

citações performativas fora de lugar e podem ser operados por meio de diferentes 

estratégias como: imitação, repetição, excesso, simulação, paródia, transposição, 

exagero, deslocamento, inversão, acumulação, etc. 

 

Figura 16.9. Letícia Maia, postiça, 2024 

Foto: Betina Juglair. 

 

 



 

 

241 

Em MAKE FEMININE, jogo com o artifício, a ficção, a representação, o 

estereótipo, a simulação, a inversão, o clichê, o monstruoso, o exagero hiperbólico, 

o fracasso, o erro, o erótico, a abjeção, a blasfêmia, etc. Dinâmica que aciona 

situações para frustrar um ideal normativo hegemônico, enfatizando o caráter 

fictício da naturalização do gênero, a fim de promover uma reflexão crítica sobre 

identidade, reconhecimento, representação e desidentificação. 

Compreendo que o diálogo com abordagens queer e feministas colabora com o 

desenvolvimento de uma consciência crítica acerca da produção sociopolítica do 

corpo, posicionando-o como território político de disputa, questionamento, 

agenciamento, negociação e criação. Essa tomada de consciência contribui 

significativamente para o desenvolvimento de procedimentos que orientem 

processos criativos comprometidos com o pensamento crítico. 

Dado o contexto de retrocesso político e social em que vivemos, essa tomada 

de consciência é de extrema importância para as leituras e reflexões que se pode 

fazer sobre performances artísticas e a prática artística em geral. No processo de 

criação e realização da série de performances MAKE FEMININE, pude experienciar 

diferentes processos de estranhamento e desidentificação com práticas e relações 

cotidianas que me atravessam de maneira transpessoal. 

Performances agem justamente perturbando nossas sensibilidades e 

imaginários normativos de modo a desorientar mapas sensíveis e nos convocando a 

articular novos caminhos. Movimento que tem o efeito poético-político de operar 

processos de desidentificação, desnaturalização e perturbação de certezas, hábitos, 

relações, significados e sentidos estabelecidos e naturalizados como norma. 

Compreendo que, por meio de uma atenção aguda para os modos de fazer 

corpo e suas problemáticas, é possível operar processos de hackeamento, 

reapropriação, subversão, desvio e desconstrução de usos e sentidos dados ao corpo, 

para então desenvolver processos criativos que permitem lançar um ponto de vista 

crítico e contestador sobre opressões sociais, desigualdades e modos de 

discriminação, posicionando o corpo como um território político de questionamento, 



 

 

242 

agenciamento, negociação e criação, espaço primordial de resistência poético-

política. Estratégia essa que parece dialogar diretamente com práticas e saberes 

queer e feministas. 

O projeto tem um pouco de ficção em tudo que faço contou com o apoio da DGArtes 

– Programa de Apoio a Projetos de Criação 2023. A ocupação artística MAKE 

FEMININE, foi composta por exposição e o ciclo de performances, com curadoria de 

Cristiana Tejo e aconteceu entre 22/05 e 22/06 de 2024 no Maus Hábitos na cidade 

do Porto, Portugal. Agradeço à Adelaide Xavier, Betina Juglair, a curadora Cristiana 

Tejo, Daniel Pires (e equipe do Maus Hábitos), Faculdade de Belas Artes da 

Universidade do Porto (em especial Alcides Rodrigues e Rute Rosas), Gabriela 

Rodrigues (Casa Odara), Natacha Cutler (Casa Fúria), Isabel Dores, Isabeli Santiago, 

Ivan Sales, Ricardo Leite (raw.filmes), Sarah Gelinski e Tales Frey pelo apoio e 

colaboração no desenvolvimento e realização do projeto. 

Apoio: República Portuguesa – Cultura / Direção-Geral das Artes 

Bacellar, C. (2019). Para habitar o corpo-encruzilhada . Programa de Pós-graduação em Artes 
Cênicas, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro. 

Bacellar, C. (2016). Performance e feminismos: diálogos para habitar o corpo-encruzilhada. Revista 
Urdimento, 2(27). Disponível 
em: http://www.revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/8637. Recuperado em 
setembro de 2024. 

Butler, J. (2018). Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Civilização Brasileira.  

Despentes, V. (2016). Teoria King Kong . São Paulo: n-1 edições. 

Fabião, E. (2013). Programa performativo: o corpo em experiência. ILINX - Revista do Lume, 4, 1-10. 

Fischer-Lichte, E. (2019). Estética do performativo. Lisboa: Orfeu Negro. 

Halberstam, J. (2020). A arte queer do fracasso. Recife: Cepe Editora. 

Haraway, D. (2019). Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final do 
século XX. In H. B. de Hollanda (Org.). Pensamento feminista: conceitos fundamentais (pp. 151-
203). Rio de Janeiro: Bazar do Tempo. 

 

http://www.revistas.udesc.br/index.php/urdimento/article/view/8637


 

 

243 

Haraway, D. (1995). Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da 
perspectiva parcial. Cadernos Pagu, 5, 7-41. 

Jones, A., & Warr, T. (2010). El cuerpo del artista. Phaidon Press. 

Jones, A., & Warr, T. (1998). Body art/performing the subject. University of Minnesota Press. 

Lugones, M. (2020). Colonialidade e gênero. In H. B. de Hollanda (Org.). Pensamento feminista hoje: 
perspectivas decoloniais (pp. 52-83). Bazar do Tempo. 

Maia Borges Sales, L. (2023). DÓCIL: corpo, gênero, poder e performance. Reflexões a partir do uso 
desviado da docilidade como estratégia poética de subversão à normatividade de gênero em 
performances artísticas contemporâneas (Dissertação de mestrado). Faculdade de Belas Artes 
da Universidade do Porto. 

Piscitelli, A. (2008). Interseccionalidades. Sociedade e Cultura - categorias de articulação e 
experiências de migrantes brasileiras, 11, 263-274. 

Preciado, P. B. (2018). Testo junkie: Sexo, drogas e biopolítica na era farmacopornográfica. N-1 
edições. 

Preciado, P. B. (2014). Manifesto contrassexual: práticas subversivas de identidade sexual. N-1 1 
edições. 

Preciado, P. B. (2004). Género y performance 3 episodios de un cybermanga feminista queer 
trans. Zehar: revista de Arteleku-ko aldizkaria, 54, 20-27. 

Rolnik, S. (2016). Cartografia sentimental: Transformações contemporâneas do desejo. Porto Alegre: 
Sulina, Editora da Ufrgs. 

Taylor, D. (2012). Performance. Buenos Aires: Assunto Impresso. 

Vergès, F. (2020). Um feminismo decolonial. São Paulo: Ubu. 

Vieira, H. (2022, setembro 5). Aula resolvendo problemas de gênero. YouTube. Disponível 
em: https://www.youtube.com/live/h-eDyu5ml1c?si=w-Iha3FflASLtUR3. Recuperado em 
setembro de 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula16  

https://www.youtube.com/live/h-eDyu5ml1c?si=w-Iha3FflASLtUR3
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula16


 

 

244 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

245 

 

 



 

 

246 

Maria João Lima 

Natália Correia, uma das mais proeminentes escritoras portuguesas, destacou-se 

como uma voz feroz e assertiva contra a ditadura de António de Oliveira Salazar, 

utilizando as suas obras literárias como armas contra o regime. Nascida em terras 

açorianas, sem figura paterna e criada por uma mãe de ideologias libertárias, 

“Natalinha” como era comum e carinhosamente chamada, cresceu a ouvir sussurros 

de opositores ao regime de tirania vigente. Uma menina como a “Natalinha”, que 

cresce sem pai e cercada por “libertários”, nasce já a fugir às ideias tradicionalistas 

do Estado Novo. E assim continuará a desafiar as normas e políticas nacionalistas 

durante o resto da sua vida, como uma chama incansável que se nega a apagar diante 

a opressão.  

Num livro cujo nome é Mulheres: Guardiãs de Lugares, falar da ilustre Natália 

Correia faz todo o sentido, visto que toda a sua persona é sobre a luta contra a 

repressão. Natália reflete, nos seus escritos, a sua sede por uma libertação e 

emancipação sexual e financeira das mulheres, bem como reflexões profundas sobre 

a condição da mulher num país onde a tirania é imperatriz. Os confrontos com a 

justiça que servia o regime fascista marcaram a vida pessoal e profissional da autora, 

tornando-a num exemplo das várias mulheres que surgem como um farol de bravura 

no meio da escuridão da repressão do regime, cuja voz ressoa como um eco da 

resistência feminina contra o fascismo.  

Num cenário onde o tiranismo imperava no país, as mulheres e as suas histórias eram 

empurradas para o esquecimento, confinadas ao papel de donas de casa, esposas e 

mães - eram estes os requerimentos a serem preenchidos para ser considerada uma 

“boa mulher”. As horas de labuta árdua de várias mulheres eram relegadas ao olvido, 

as opiniões das nossas companheiras eram abafadas, sendo excluídas da esfera 

política, e condicionadas a uma atuação discreta na esfera privada. Segundo os 



 

 

247 

valores do Estado Novo, “nascemos” para realizar o trabalho doméstico. Num palco 

onde a opressão é protagonista desde 1933, Natália cresce a ver e a sentir as políticas 

da ditadura reduzirem a sua história e a de tantas outras mulheres ao órgão sexual 

feminino e ao seu papel de servir o homem.  

O embate entre “Natalinha” e o Estado Novo começa desde os seus primórdios, 

enquanto pequena mulher e pessoa. A poetisa chegou a ser expulsa da escola por 

recusar-se a fazer o caderno diário107, cuja sua explicação foi, e citando as suas 

palavras: “Não aceitei essa disciplina que me era imposta de fora, não aceito 

nenhuma que me seja imposta, sem que me demonstrem a razão dela” (Correia, 

1955: 20).  

Desde cedo, Natália mostra esta espécie de repulsa aos rituais nacionalistas, 

o que faz com que adote no liceu um perfil de voo de ave migratória. Apesar deste 

controlo acérrimo e prematuro exercido pelos ideais tradicionalistas do Estado Novo, 

em 1936, a poetisa viu-se diante de mais uma barreira à liberdade. Nesse ano, entrou 

em vigor nos liceus femininos um modelo pedagógico segregacionista em função dos 

rígidos e binários papéis de género desenhados pelo regime. Este modelo pedagógico 

apostava na formação das mulheres como cidadãs do Estado Novo, fadadas a serem 

mães, esposas e donas de casa, instruindo-as em “Economia e Artes Domésticas, 

Métodos de Educação Familiar, Higiene e Puericultura, Culinária, Roupa Branca, 

Vestidos, Transformações, Bordados e Tapeçarias, Chapéus, Flores e Arte Aplicada” 

(Correia, 1955: 20). Nesta tentativa política de domesticar a mulher, Natália foi 

transferida para uma escola mista.  Contudo, o seu caminho no ensino público acaba 

realmente aquando da criação da Mocidade Portuguesa Feminina em 1938, pois a 

mãe da poetisa recusava que as filhas pertencessem à “detestável organização”. É 

seguro dizer que, desde cedo, Natália emergiu como uma voz de contestação às 

normas políticas e sociais que a rodeavam.  

Porém, foi a partir dos seus 15 anos, quando cruzou caminhos com um 

professor e escritor “semi-anarquista”, que a sua formação política se consolidou de 

forma intensa. Fugindo aos moldes do sistema tradicional de ensino, Natália tornou-

 
107 “A obrigatoriedade do caderno diário era apenas uma longa lista de deveres performativos dos alunos do Estado 

Novo, a que se juntavam a saudação da bandeira portuguesa, o cantar o Hino Nacional, a entronização do crucifixo 

após 1936 e as palmas das mãos à mercê das reguadas” (Martins, 2023) 



 

 

248 

se aprendiz de Cardoso Marta, que lhe incutiu uma profunda paixão pela poesia 

trovadoresca e conduzia uma jovem Natália para tertúlias não só poéticas como a 

fervorosos debates políticos. No auge da sua puberdade, Natália estava já mais do 

que envolvida na oposição marxista e começava a dar os seus primeiros passos no 

mundo literário. Contudo, apesar do êxtase revolucionário e contestatório que 

Natália vivia, a poetisa desde logo percebeu que “a beleza podia ser um empecilho 

para o cumprimento do seu destino poético, intelectual e ideológico” (Correia, s/d).   

 Resgatando a expressão de Fernando Pessoa, num país governado por um 

“tiraninho”, que tinha como objetivo domesticar e silenciar as mulheres, torná-las 

quase objetos serviçais à mercê da figura masculina, Natália desde cedo tornou-se 

um alvo das garras do patriarcado e do machismo. A autora compreendeu que a sua 

jornada literária seria árdua, pois a mentalidade dominante da época não apenas 

exaltava a aparência física, mas também obscurecia o valor intelectual das mulheres. 

Em qualquer sociedade humana, a arte emerge como uma arma de luta política, que 

deteta anomalias e relações desiguais entre os sexos. No contexto ditatorial 

português, a expressão artística transforma-se numa plataforma de resistência 

contra um regime que nos tentava manter cativas. Natália Correia começa a fazer 

da caneta e do papel uma espingarda contra o Salazarismo, durante o seu primeiro 

casamento, quando tinha 19 anos. Como não finalizou aquilo que seria esperado do 

sistema educativo tradicional e não teve uma masculina na família que 

providenciasse meios monetários para a sua sobrevivência, Natália viu no casamento 

a única alternativa viável à escolarização enviesada do regime. Como mulher em 

“idade fértil” era esperado que aquando do matrimónio, Natália cumprisse os seus 

deveres conjugais, ou seja, se tornasse uma “mulher do lar”. Segundo a revista 

Estado Novista A Mulher no Lar, o lugar da mulher casada “é no lar, entregue aos mil 

e um cuidados inerentes à sua missão de companheira do homem e mãe educadora 

das gerações futuras” (De Sousa Costa, 1950). O que era pedido às mulheres e, neste 

caso, a Natália, era que se calassem e fossem submissas e devotas aos seus maridos.  

Em virtude da sua personalidade persistente e assertiva, Natália respondeu 

imediatamente a tais burburinhos do conservadorismo, proclamando que pretendia 



 

 

249 

ser “árvore em si, existindo para além de frutos” (De Sousa Costa, 1950). A poetisa 

dizia desconhecer o “sentido de maternidade” e o que ela realmente desejava era 

trabalhar. Toda esta recusa em aceitar o papel de “dona do lar”, assim como a 

ardente vontade de trabalhar e afirmar a sua independência, revela que Natália 

sempre carregou consigo uma voz insurgente contra a opressão patriarcal que 

vitimizou, e ainda vitimiza, várias mulheres. Como supramencionado, as balas de 

Natália, materializadas em palavras, surgem fruto deste casamento, mais 

precisamente, do divórcio. Dado à força da religião no cenário político em questão, 

e ao modo como se considerava que a fidelidade conjugal e a indissolubilidade do 

matrimónio cristão eram um mecanismo para atingir a unidade do regime, o divórcio 

era algo difícil de ser obtido e, como é de esperar, traz consequências ainda mais 

graves para a mulher. Quando um divórcio era aceite, o homem podia contrair 

matrimónio passado seis meses do anulamento do mesmo e era incentivado pela 

sociedade a viver uma espécie de vida boémia que lhe fornecesse o prazer “que 

necessitava”,enquanto as mulheres, “tinham de aguardar um ano para se voltar a 

casar” (Pereira, 2019). Natália enfrentou dificuldades para obter o divórcio, e apesar 

de ter sido vítima de violência doméstica, a mesma só conseguiu o divórcio depois 

de se declarar culpada por adultério. Estes fatores culminaram no despedimento da 

escritora do seu emprego como radialista na época, enquanto o seu ex-marido não 

sofreu nenhuma consequência, social ou económica. Para além da experiência do 

divórcio a ter convocado para a esfera pública, não só os olhares conservadores 

ficaram atentos a Natália, como ela conseguiu sentir e ver de perto o papel da mulher 

e a “subtração de liberdades e direitos” (Martins, 2023: 63), começando a escrever 

regularmente sobre o tema.  

É em 1945, quando “Salazar altera a lei eleitoral e retira o direito de voto a 

mulheres casadas” (Martins, 2023: 63), que Natália se vê prejudicada por ainda não 

ter obtido o divórcio, sendo assim impedida de votar naquele ano. 

Em modo de protesto, a autora inicia a sua jornada de confrontos intensos 

contra o regime, desafiando a repressão do mesmo e expondo, a partir da escrita, as 

incoerências dos instrumentos que sustentam os interesses burgueses do Estado, 

revelando as falácias que rodeavam uma sociedade construída sobre desigualdades. 

Assim, em 1945, ela escreve um artigo onde afirma que “supressões de liberdade e 

os limites impostos à educação feminina eram uma incoerência que merecia ser 



 

 

250 

denunciada” (Martins, 2023: 63). Natália faz a denúncia desta incoerência de forma 

mais direta possível, sem medo de enfrentar um processo censório no início de 

carreira, e escreve o seguinte: “Em vez de dignificar a mulher casada, o governo 

humilha-a. Será que o matrimónio marca uma fase de apatia mental na futura mãe 

de família? Será que ao abandonar a sua qualidade de solteira perdeu a capacidade 

de pensar?” (Correia N., À Volta da Nova LeI Eleitoral nos Parágrafos que se referem 

à Mulher, 1946).   

Simplificando, Natália levanta uma questão provocadora: como pode o 

governo afirmar dignificar o papel da mulher ao vinculá-la apenas ao matrimónio, 

insinuando que o seu valor reside pura e unicamente na condição de esposa e mãe? 

Esta visão contraditória que Natália denuncia revela o modo como o Estado 

perspetiva as mulheres, isto é, ao casar, a mulher é reduzida a um objeto desprovido 

de pensamento e autonomia e vive sob a sombra da humilhação. Graças à sua pouca 

fama por ainda estar em início de carreira, não enfrentou nenhum processo censório 

por este artigo, que a lançou na esfera pública como uma voz fervorosa pela 

liberdade da mulher e um verdadeiro reconhecimento da dignidade feminina.  

Um ano depois, em 1946, Natália lança mais uma bala contra o regime: estreia 

o seu nome na capa de um conto infanto-juvenil. Grandes Aventuras de Um Pequeno 

Herói conta a história de uma criança ferida “pelo espetáculo de injustiça social” 

(Martins, 2023) a quem as forças naturais – Chuva, Sol e Vento -  ajudam a derrotar 

um tirano sob a promessa de que um futuro melhor chegará. O “tirano” da obra era 

um indivíduo de “nariz aquilino”, e muito dificilmente não seria identificado pelos 

mais atentos que o vilão representava Salazar. 

Torna-se, portanto, evidente que Natália estava mais preocupada em 

transmitir uma mensagem política do que em contar uma história de embalar às 

crianças. A autora utilizou uma obra de caráter infanto juvenil para camuflar as suas 

verdadeiras pretensões, que passavam por defender uma “mobilização de 

consciências e confirmam a influência de vários pensadores socialistas banidos das 

livrarias” (Martins, 2023: 77). Apesar de a sátira a Salazar parecer transparente, o 

facto de ser um livro de temática infantil foi o suficiente para iludir a censura e a 

obra foi para as livrarias à venda. É digno de nota que os dois primeiros trabalhos de 

escrita de Natália, embora divergentes nas suas abordagens, constituem críticas 



 

 

251 

incisivas ao regime opressor que dominava Portugal. Isto revela que, embora jovem, 

ela não só é uma autora extremamente versátil, como sempre optou por erguer a sua 

voz contra o fascismo, utilizando o poder transformador da palavra.  

E, se ainda não estamos convencidos de que a poetisa é extremamente ousada 

e corajosa, em 1946, Natália escolhe como terceiro trabalho, um conjunto de artigos 

denominados Breve História da Mulher, nas páginas do seminário do jornal Sol. 

Durante meses, refletiu sobre o papel feminino ao longo dos séculos, desde os 

primórdios da humanidade até à Renascença. Contudo, ao colocar a mulher no centro 

do debate, Natália “subverteu um dos mais intocáveis tabus do Estado Novo que, 

seguindo os princípios da Alemanha nazi, exigia a mulher na cozinha, na sala, e no 

quarto das crianças” (Martins, 2023: 83). Num dos seus primeiros artigos para esta 

espécie de crónica, Natália expõe teorias antropológicas que explicam o surgimento 

de sociedades matriarcais primitivas, citando o trabalho de Lewis Morgan. Num 

tempo onde toda a produção intelectual era riscada a azul, Natália esteve durante 

meses a dar a conhecer e defender o conceito de sociedade matriarcal que não 

significasse apenas uma transferência de poder onde a mulher passaria a ocupar a 

autoridade que é conferida ao homem nas sociedades patriarcais, mas “um sistema 

distinto em que a mulher desempenhasse um papel essencial graças às 

particularidades biológicas do seu sexo” (Driven, 2017).  

Ao incorporar teorias científicas sobre o papel da mulher e a condição 

feminina num país destituído de acesso a variadas informações do exterior – por nós, 

proclamarmos “Orgulhosamente sós” - a autora estabelece-se como uma pioneira na 

luta pela emancipação feminina. A escrita de Natália não apenas desafia os limites 

impostos pelo lápis azul, mas também distingue-se por uma ótica singular que desvia 

daquilo que seria o feminismo académico da época. Assim, a autora revela uma 

individualidade, um tanto quanto sublime e, arrisco-me a dizer, nunca antes vista.  

Ainda em 1946, Natália lança Anoiteceu no Bairro, uma obra que tem a defesa 

da condição feminina de uma forma militante na sua génese. Nesta obra, aborda as 

escassas alternativas disponíveis às mulheres durante e após o casamento, fruto de 

uma reflexão da sua própria realidade, onde foi vítima de um casamento infeliz e 

abusivo. A escrita de Natália tece um desenrolar entre a realidade e a ficção, o que 

leva a supor que este trabalho transcende o mero prazer intelectual e teórico. É uma 



 

 

252 

espécie de desabafo profundo de uma mulher que sentiu na pele a repressão 

patriarcal. A autora busca constantemente transmitir uma mensagem política, 

libertadora, quase sempre numa tentativa de “desalienar” outras mulheres. Há em 

Anoiteceu no Bairro um toque autobiográfico, como um apelo à consciência e 

mobilização das mulheres pela sua emancipação. Embora de teor opositor aos ideais 

do regime, Natália e a sua escrita sublime escaparam mais uma vez à censura, 

conduzindo a que esta obra fosse a impulsionadora do nome da autora no meio 

literário.  

Contudo, o sucesso de Natália não passa de uma boa fama no seu “nicho” de 

intelectuais. Ela submete-se novamente ao matrimónio e vê-se paradoxalmente 

reduzida à condição de “doméstica”, apesar do seu currículo já extenso. No decorrer 

de toda a década de 40, a autora escreveu crónicas várias, apresentou obras literárias 

em nome próprio e, ainda em 1951, apresentou aquela que viria a ser uma das suas 

obras mais aclamadas – Descobri Que Era Europeia. Natália já havia dado todas as 

provas como cronista, romancista e começava a firmar-se também como poetisa, 

contudo, “era como dona de casa que o Estado a via” (Martins, 2023: 186). Mesmo 

dotada de uma riqueza criativa e intelectual extraordinária, a realidade social 

mantinha a escritora cativa a um status que a reduzia apenas ao papel de dona do 

lar, através de um anel e um papel assinado. O contraste entre a identidade artística 

da autora e a limitação imposta pelo Estado devido à sua condição biológica de ser 

mulher, revela-se sempre presente em cada etapa da vida da poetisa.  

No percurso de afirmação da sua voz como escritora e poetisa, Natália 

deparou-se com vários obstáculos de essência conservadora e tradicionalista, que 

questionavam a veracidade do seu trabalho, pura e simplesmente por ser mulher. Ela 

não se deixou abater por todas as limitações que lhe eram impostas, optou por 

canalizar sua indignação e resistência através da escrita, utilizando-a como uma 

arma contra as falácias proferidas pelos vogais do regime salazarista. Natália Correia 

cultivou o seu caminho na luta antifascista, construindo narrativas que não só 

questionavam o status quo, como apelavam a uma mudança. Contudo, confrontos 

piores com as marionetes do regime estavam por vir. 

 



 

 

253 

É em 1959 que Natália inicia a verdadeira batalha entre a liberdade de expressão e 

a tirania do lápis azul. Nesse ano, publica Comunicação, obra que vai iniciar a longa 

lista de livros censurados da autora. Embora revoltante, tal ato de repressão não é 

surpreendente, uma vez que a obra representa uma metonímia poética da pátria. 

Nesta publicação, Lusitânia representa um Portugal imperialista, com uma panóplia 

de personagens odiosos, como a solteirona, o padre, o patriota e o inquisidor.  

Ademais, a obra é permeada por um evidente ataque aos mecanismos 

censórios do país, onde o “Auto de fé” representava a censura “que cala os bardos, 

condenando a cidade à aniquilação” (Martins, 2023: 186). A PIDE confisca a obra em 

2 de outubro de 1959 justificando que a “libertinagem e falta de senso moral bem 

verificados, levam, sem sombra de dúvida, a não autorizar a sua circulação” (Martins, 

2023: 187). A proibição da obra não abalou a autora, pelo contrário, tornou-se um 

poderoso catalisador para trabalhos futuros. Para Natália, o lápis azul nada mais era 

do que uma “tolice” do regime, uma demonstração do medo quando confrontados 

com a força do pensamento livre.  A poetisa sentia uma satisfação quase visceral ao 

observar os “lacaios do tiraninho” ofendidos pelas suas palavras certeiras, fazendo 

jus aos seus escritos em “Comunicação”. Todo o alarido do lápis azul em torno das 

suas obras era para ela “o prémio de ser assim, sem pecado e sem inocência”.  

Natália não teve de esperar muito para voltar a erguer a sua voz contra o 

regime, e foi, inclusive, inspirada pelo assalto ao Santa Maria em 1961. Três 

revolucionários mal-armados com intenções de desviar a rota do navio para Luanda 

conseguiram expor a ditadura portuguesa, colocando a comunidade internacional 

contra Salazar. A onda de humilhação que fragilizava a ríspida imagem de Salazar, 

deu a Natália o mote para o seu próximo livro – Cântico do País Emerso (1961). A 

imprensa descreve a obra como uma “epopeia sobre os motivos dos nossos dias” 

(Martins, 2023: 194). Embora começasse a receber algum reconhecimento pelo seu 

trabalho, o seu objetivo ao publicar Cântico do País Emerso transcende a procura por 

validação e compreensão dos leitores. A autora fazia questão de abraçar as 

ressonâncias das problemáticas sociais nos seus poemas, colocando-se ao serviço de 

uma missão maior: transmitir uma mensagem e comunicar. Num período em que o 

regime se encontrava fragilizado, uma figura como a de Natália, que frequentava 



 

 

254 

ambientes dominados por “doutores”, “não partilhava quarto com o marido legítimo” 

e ousava erguer a voz contra o tiranismo de António de Oliveira Salazar, tornava-se 

evidente que “tudo o que levasse a [sua] assinatura era motivo de queima” (Correia 

N., Um Compromisso com a Humanidade, s/d). Ou seja, durante a década de 1960 a 

censura proibiu vários livros dos seus livros, incluindo, a obra inspirada no assalto ao 

Santa Maria.  

Em 1965, Natália volta a atacar a autoridade de Salazar, quando escreve O 

Homúnculo (1965), uma paródia sobre a mais alta figura de Estado, que obviamente 

foi banida.  Mas seu maior embate com a censura ocorreu em 1965, com a ousada 

publicação da Antologia Portuguesa Erótica e Satírica (1965). Mais do que uma 

coletânea de poemas, o seu trabalho nesta obra passou por reescrever poemas 

medievais, conferindo-lhes uma nova vida ao atualizá-los à linguagem dos dias que 

corriam. Era uma espécie de jogo que a obrigaria a adestrar o ponteiro da indecência. 

A publicação da antologia tinha o fim claro de promover a revolução sexual pelos 

livros e, segundo a própria, fugir ao puritanismo que serve de guardião de todas as 

ditaduras. Além de fazer a junção de escritos de poetas medievais e 

contemporâneos, Natália também escreveu um poema - Cosmocópula - ousado, que 

iria agravar as consequências do seu confronto com a censura: 

COSMOCÓPULA 

I 

Membro a pino 

dia é macho 

submarino 

é entre coxas 

teu mergulho 

vício de ostras 

II 

O corpo é praia a boca é a nascente 

e é na vulva que a areia é mais sedenta 

poro a poro vou sendo o curso da água 

da tua língua demasiada e lenta 

dentes e unhas rebentam como pinhas 

de carnívoras plantas te é meu ventre 

abro-te as coxas e deixo-te crescer 

duro e cheiroso como o aloendro. 

 



 

 

255 

A antologia mostrava todas as faces da autora enquanto apologista do prazer 

feminino, da revolução sexual, antifascista e também enquanto poetisa. Isto é, a 

obra permite compreender o juízo de Natália sobre a personalidade lírica dos seus 

contemporâneos. Apesar de a obra refletir todo o seu talento, a 30 de dezembro já 

todos os livros tinham sido confiscados pela PIDE devido ao seu “caráter 

pornográfico”.108 A Antologia Portuguesa Erótica e Satírica foi, para os carneirinhos 

do regime, reduzida a meros contos pornográficos, desprovida de qualquer valor 

literário e encarada como uma ignominiosa afronta aos valores morais da ordem 

vigente. Por esse motivo, Natália viu-se envolvida num processo judicial, 

conjuntamente com outros autores, para defender a obra numa batalha que se 

estendeu desde o ano da sua publicação até 1973. Durante esses 9 anos, Natália foi 

chamada várias vezes a tribunal, maior parte das vezes para confirmar burocracias 

mínimas, na primeira vez que foi chamada em 1967, escreveu o poema “Defesa do 

Poeta” que desejava ler em tribunal para se defender das acusações, mas que o 

advogado convenceu a não fazer para evitar consequências maiores. A 21 de março 

de 1967, Natália foi condenada a noventa dias de prisão substituídos por uma “multa 

a cinquenta escudos por dia e quinze dias de multa à mesma taxa, a que acresceram 

os impostos de justiça e de procuradoria de dois mil escudos” (Martins, 2023: 299). 

Após a sentença, os livros apreendidos foram declarados do Estado para serem 

destruídos.  

Apesar de este ter sido o seu confronto mais árduo com a censura, Natália não 

pousou a caneta e expurga através da escrita a repulsa que todo o processo judicial 

provou no seu âmago na secção “Artes & Letras” do Diário de Notícias, afirmando 

que “o país estava entregue à bicharada” (Martins, 2023: 299).  

Natália só parou de ser censurada após o 25 de Abril de 1974, até à eclosão da 

revolução a autora teve pelo menos mais duas obras literárias banidas. Uma delas 

sendo “A Pécora” (s.d), sátira que denuncia o comércio religioso entre a Igreja e o 

poder político, era de esperar que ao atacar um dos pilares sagrados do Estado, 

Natália tivesse o seu trabalho riscado pelo lápis azul. Ainda na década de 60, Natália 

escreveu Madona (1968), talvez uma das suas obras mais feministas, embora a autora 

não se revisse no sentido académico do termo. A protagonista deste poema extenso 

 
108 Relatório nº7677 do SNI. 



 

 

256 

descobre a liberdade sexual, o poliamor e os limites do corpo. Através desta obra, 

Natália transpôs para o centro da discussão a posição social da mulher e sexualidade 

feminina. Os críticos literários da época afirmaram que a obra “traduzia uma 

modernidade que ultrapassava os limites da moral vigente” (Martins, 2023: 309) e 

que refletia o pensamento de Simone de Beauvoir: “minha querida […] tu não 

raciocinas como um ser biologicamente feminino. A tua razão biológica está 

desnaturada pela mulher que os homens fizeram de ti” (Martins, 2023: 309). São 

claros os motivos pelos quais a obra foi censurada, num país onde as mulheres eram 

relegadas ao olvido, Natália coloca a condição feminina, a emancipação da mulher e 

a liberdade sexual para o centro da discussão, rompendo todas as barreiras morais 

vigentes da época.  

Se considerarmos a Liberdade como um lugar, Natália surge como uma das suas mais 

fervorosas guardiãs. Uma menina que cresceu sem pai, rodeada de mulheres solteiras 

e sustentada economicamente por uma mulher, desde os primórdios da sua vida, ela 

desafiava as convenções. Casou e divorciou-se várias vezes, sendo vítima de 

blasfémias machistas após os divórcios, explorou coletivos marxistas e associações 

de operários, teve alguns affairs públicos sem se submeter ao matrimónio, recusava-

se a ser acompanhada por um homem quando vagueava pelas ruas e a condição de 

dona do lar jamais encontrou lugar no seu espírito indomável. Natália desafiou e 

confrontou as normas sociais que o Estado Novo tinha cimentado, pura e 

simplesmente, por ser quem é.  

Escolheu a literatura, nomeadamente, a poesia, como arma contra a tirania 

que imperava na época.  As palavras tornaram-se um hino de resistência contra o 

fascismo e um clamor pela emancipação feminina. Cada obra sua transcendia as 

barreiras impostas. Durante toda a sua vida, Natália foi uma escritora, mas também 

uma voz inconfundível em defesa da liberdade.  

Enquanto poetisa e uma das autoras mais censuradas durante o Estado Novo, 

a autora enfrentou vários estereótipos machistas que tentaram calá-la. As suas obras 

estariam sempre sob o olhar atento da PIDE, pois eram desmerecidas pelo fato de 

ser considerada uma “mulher histérica”, “pornográfica”, e uma mulher cuja beleza 



 

 

257 

a tornava em alguém que estava numa busca constante por atenção masculina. Em 

vida, todas estas polémicas eclipsaram o verdadeiro valor literário da poetisa, mas 

Natália não se deixou abater e nunca parou de escrever e expressar as suas 

convicções.  

Todavia, e saltando um pouco no tempo para o século XXI, a memória de 

Natália Correia ainda não ocupa o lugar que lhe é devido. Na maioria das vezes, a 

poetisa é mais lembrada pela sua personalidade controversa e pela sua beleza 

estonteante do que pela sua contribuição para a literatura e para a luta pela 

emancipação das mulheres. 

Se Natália pavimentou caminhos vários para que as mulheres fossem capazes 

de usufruir de uma certa independência, tornando-se uma guardiã da Liberdade, 

cabe-nos não cair em machismos estruturais e não fazer o mesmo que lhe foi feito 

em vida. Numa forma de honrar toda a sua luta, devemos reavivar e reconhecer o 

seu trabalho, pessoal, político e literário, em toda a sua plenitude. Natália Correia 

é um símbolo de resistência feminina e antifascista, é um farol de inspiração para 

todas que viveram e vivem nas amarras da opressão patriarcal e desejam uma vida 

repleta de liberdade. 

Correia, N. (10 de março de 1946). À volta da nova lei eleitoral nos parágrafos que se referem à 

mulher. Portugal, Madeira e Açores, 1. 

Correia, N. (1946). Portugal, Madeira e Açores. 

Correia, N. (1955). Poemas (Edição de autor). 

Correia, N. (s/d). Natália Correia, um compromisso com a humanidade. Cultura Governo dos Açores. 

Correia, N. (s/d). Respostas escritas à mão por Natália Correia a uma hipotética entrevista. 

Biblioteca Pública e Arquivo Regional de Ponta Delgada. 

De Sousa Costa, E. (1950). A mulher no lar. 

Driven, R. (11 de dezembro de 2017). Má(tria)-mulher e monstruosidade na ficção em prosa de 

Natália Correia. Má(tria)-mulher e monstruosidade na ficção em prosa de Natália Correia, 4-5. 

Martins, F. (2023). O dever de deslumbrar: Biografia de Natália Correia. Lisboa, Portugal: 

Contraponto. 

Pereira, F. (junho de 2019). A condição feminina: Do Estado Novo até à atualidade. pp. 3-28. 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula17  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula17


 

 

258 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

259 



 

 

260 

Bia Petrus 

Ao propor o título Mulheres sem começo nem fim para este livro, durante o 

planejamento do evento realizado em 8 de março na Biblioteca da Faculdade de 

Letras da Universidade do Porto, criei a imagem de um grupo de mulheres movendo-

se em um padrão circular, serpenteante e desviante. Esse movimento, que 

circunstancialmente nomeei de CIRCLUSEAR, visava expressar uma forma de operar 

que permitisse a ativação de uma abordagem exploratória e contemplativa, marcada 

por uma observação atenta e uma busca criadora, aberta a novas perspetivas. A 

expectativa é que, enquanto estivermos CIRCLUSEANDO, possamos experimentar 

múltiplas e novas posições, revisitadas repetidamente a partir de diferentes ângulos, 

acionando, assim, uma percepção holística e ampliada da observação.  

Para alcançar tal estado, é necessário envolver-se em movimentos ritmados e 

lentos, muitas vezes acompanhados de um cantarolar-ritornelo. Giros e danças 

repetitivas, comum a muitos rituais, são intensas experiências de vertigens criadoras.  

Esse processo remete a experiências significativas que a vida me exigiu atravessar, 

as quais se relacionam, de alguma maneira, com rituais de movimento circular 

incessante. Embora a essência dessa prática não tenha sofrido grandes alterações ao 

longo do tempo, o que parece ter mudado foi, talvez, a velocidade com que esses 

giros se realizam. Na infância, assim como muitas outras crianças, eu rodopiava 

intensamente até o limite da resistência. Ao cessar o movimento, preparava-me para 

dar passos vacilantes, em uma postura de resistência ao contraditório desejo de cair, 

até finalmente sucumbir em uma queda, quase como um desmaio voluntário. A 

tontura e a perda momentânea de fixidez eram experienciadas como conquistas. 

Recordo-me, no entanto, do dia em que fui advertida de que já não era mais criança 

para continuar girando dessa forma. 

DESVIO: Uma das primeiras performances que realizei como artista, intitulada 

BiBop, no ano 2000, também incorporava movimentos circulares repetitivos até o 



 

 

261 

ponto da exaustão. Nesta performance, que seguia comandos randômicos gerados 

por uma máquina, eu e Sílvio Tavares — estimado amigo e colega artista, que já não 

está entre nós — transitávamos da inércia à exaustão. Os efeitos dos giros incessantes 

tornavam-se visíveis em nossos corpos, manifestando-se na forma de instabilidade e 

confusão. À medida que a repetição dos movimentos nos levava ao limite, chegava 

um momento em que não conseguíamos mais seguir as instruções, e, incapazes de 

ouvir ou reagir adequadamente aos comandos, nos tornávamos simplesmente 

indisciplinados. 

 

Figura 18.1. Vídeo-performance Bibop Bia Petrus & Silvio Tavares, 2000 

Foto: Bia Petrus 

 

Daquele período, recordo-me também da presença recorrente de círculos em 

algumas de minhas pinturas e desenhos, alguns deles compostos exclusivamente por 

círculos. Sobre uma tela coberta por uma espessa camada de tinta óleo preta, 

registei o movimento circular de minhas mãos — ora à esquerda, ora à direita, e, por 

vezes, ambas simultaneamente — alternando entre os sentidos horário e anti-horário. 

Esses desenhos, contudo, nunca se limitavam à superfície da tela; as mãos se 

estendiam sem saber onde terminava a arte e começava o mundo, transbordando o 

espaço físico disponível. Buscava-se, assim, um limite possível, embora improvável. 

No entanto, o que encontrava era apenas a contínua expansão. 

  



 

 

262 

 
 

Figura 18.2. 3 MINUTOS (2000). Desenho resultante do movimento de 3 minutos, das mãos direita e esquerda, 

com ponta seca sobre tela coberta com bastão de pastel óleo 

Foto: Bia Petrus 

 
DESVIO: No entanto, devo confessar que o ritual de giro mais familiar, que 

mantenho até os dias de hoje em diversos contextos, manifesta-se nas breves 

alquimias que pratico na cozinha, sempre com uma particularidade. Os ingredientes 

que utilizo são alcançados com o auxílio de muitas mulheres, entre elas Maria, 

filósofa e alquimista grega que viveu no Egito entre os séculos I e III da Era Cristã. 

Sua invenção deu origem ao termo "banho-maria". Ao cozinhar, enquanto a fumaça 

úmida se dispersa, transformando-se em uma bruma que envolve o ambiente — seja 

numa cozinha, fogão, caldeirão ou em qualquer outro espaço — desperto um estado 

de potência criadora. E, vale confessar: é de muito tempo, que só cozinho em banho-

maria. 

Foi durante um banho-maria que, após minha separação do pai das minhas 

duas filhas, aqueci e transformei na cozinha de nossa casa um conjunto de fotos, 

bilhetes de amor, desenhos e perfumes. Como elas relatam até hoje, ao entrarem 

na cozinha, encontraram-me junto ao fogão, envolta em uma fumaça lenta. A 

intenção era transmutar em ouro uma história de amor que não precisava de um fim 

definitivo. Ela poderia, simplesmente, se transformar em uma bruma inebriante, 

fruto da experiência amorosa, espalhando-se por nossa casa e permanecendo viva 

em nossas memórias. Naquele momento, acreditava que o processo de aquecimento 

gradual proporcionado pelo banho-maria me permitiria inventar algo novo. Enquanto 

mexia a mistura com uma colher de pau, girando-a suavemente, cada volta me 

permitia despedir-me daquele tempo amoroso, uma vez que já ansiava por novos 

conhecimentos que não se encaixavam mais na vida daquele casal. 



 

 

263 

Contudo, ao contrário do que eu desejava, parece que o gesto teve outro 

impacto: anos depois, uma de minhas filhas revelou-me que ficou profundamente 

impressionada ao ver “o pai derreter na panela”. Talvez, sem intenção, eu tenha 

criado uma espécie de trauma. No entanto, acredito que, assim como todas as 

mulheres que, ao girarem lentamente entram em um estado de presença sem começo 

nem fim, minhas filhas, naquela ocasião, também se conectaram à milenar prática 

da alquimia. 

CÍRCULO: Retomando o termo circlusear, ilustrado na história sobre um amor 

que se dissolve e coagula, reconheço que, embora a palavra possa soar como um 

neologismo, acredito firmemente que ela foi sussurrada em meu ouvido por outras 

mulheres em momentos diversos. Sustento, com plena convicção, que essa expressão 

já existiu, mesmo que nunca tenha sido traduzida. Para mim, certos movimentos 

cotidianos e ritualísticos de alguns seres vivos só podem ser definidos por ela. 

Acredito que essa palavra pode ser (re)encontrada em algum dialeto, língua morta 

ou contexto ancestral. Podemos tentar analisar sua etimologia, no entanto, 

pessoalmente, prefiro inseri-la neste livro, permitindo que ela se manifeste 

livremente, mudando de lugar e rodando. 

Para propor um caminhar circundante, sem começo nem fim, nossa intenção 

é encadear textos em círculos e desvios, como devem ter percebido os leitores. Essa 

estrutura se manifesta também em frases, palavras ou trechos que, ao perceberem 

uma entrada possível, formam cirandas, volutas e abraços, até que o começo se torne 

indistinto. Essa operação tem como pano de fundo convocar-nos, mulheres, para uma 

contínua decolonização de nossos corpos e sentidos, recuperando nossa potência 

criadora e os saberes incorporados que, por vezes, parecem esquecidos. Como nos 

aconselha Suely Rolnik (2018), devemos apostar em práticas que promovam a 

recuperação de nossa vida-viva. 

 



 

 

264 

 
 

Figura 18.3. Caminhando,1963. Acervo Lygia Clark   

Fonte: https://portal.lygiaclark.org.br/acervo/189/caminhando 
 

 

Faça você mesmo um “Caminhando” com a faixa branca de papel que envolve o livro, corte-a 

na largura, torça-a e cole-a de maneira a obter uma fita de Moebius. Tome então uma tesoura, 

enfie uma ponta na superfície e corte continuadamente no sentido do comprimento. Tenha 

cuidado para não cair na parte já cortada – o que separaria a fita em dois pedaços. Quando 

você tiver dado a volta na fita de Moebius, escolha entre cortar à direita e cortar à esquerda 

do corte já feito. Essa noção de escolha é decisiva e nela reside o único sentido dessa 

experiência. A obra é o seu ato. À medida em que se corta a fita, ela se afina e se desdobra 

em entrelaçamentos. (…) (Clark, 1964, s/p) 

  
Inspiradas pela obra Caminhando de Lygia Clark (1963), planejamos um 

processo de caminhadas-desvios sem fim, que se contorcem na dúvida sobre a 

corporeidade física. Caminhando, mais do que uma simples referência, é um 

chamado. Propomos operar com “Caminhante” em nosso cotidiano, em 

deslocamentos incertos que oferecem possibilidades infinitas de desvios, permitindo-

nos criar múltiplos e dinâmicos contornos do que nos cerca. Para isso, precisamos 

suportar o desconforto necessário da desestabilização do caminhar contínuo e 

desviante, permitindo-nos fabular como forma de reivindicar nosso lugar como 

corpos-agentes-ativos-vivos a se engajar no ato de CIRCLUSEAR. 

Preciado, no prefácio do livro de Rolnik, Esferas da Insurreição (2018), escreve 

que, ao enfrentarmos o desafio de fabular em um caminhar sempre experimental e 

aberto ao novo, conquistaremos transformações significativas em nossos recursos 

receptivos e sensoriais: 

 

https://portal.lygiaclark.org.br/acervo/189/caminhando


 

 

265 

 É como uma belíssima larva que cresce no esterco: a ondulação e a suavidade aveludada de 

seu pensamento, seu riso contagioso, a falta de vergonha e de medo lhe permitem entrar nas 

camadas mais obscuras do fascismo contemporâneo, nos guiar nos lugares que mais nos 

aterrorizam e tirar dali algo com o que construir um horizonte de vida coletiva. (Preciado, 2018, 

p.3). 

 DESVIO: Nos últimos cinco anos, desde minha chegada à cidade do Porto em 

2019, percorri inúmeras vezes um mesmo trajeto a pé, que vai da minha casa até a 

horta biodinâmica A Soalheira, em Campanhã, e, a partir daí, até a Faculdade de 

Belas Artes da Universidade do Porto. Esses percursos provocaram uma multiplicidade 

de imagens e histórias, que se tornaram parte integrante de um diário de pesquisa. 

Essas caminhadas não foram meros deslocamentos; elas se converteram em 

uma prática reflexiva, na qual cada passo revelava novos detalhes do ambiente, 

instigando a observação atenta da paisagem urbana, das interações sociais e das 

mudanças sazonais. Cada trajeto me convidava a registar não apenas o que eu via, 

mas também as sonoridades e os cheiros que permeavam o ar, construindo um 

entendimento mais profundo da relação entre o espaço e as experiências cotidianas. 

Ao longo desse tempo, a horta A Soalheira tornou-se um espaço de encontro e 

diálogo, onde pude compartilhar e absorver saberes sobre práticas sustentáveis e a 

conexão com a natureza.  

 

Figura 18.4.  Imagem do diário de pesquisa de Bia Petrus, 2021 

Fonte: Bia Petrus 

 

As anotações feitas nesse diário não apenas documentaram experiências 

individuais, mas também refletiram sobre a interseção entre arte, natureza e vida 

comunitária, contribuindo para uma compreensão mais ampla das dinâmicas que 

permeiam a vida na cidade. Assim, a repetição desse trajeto transformou-se em uma 



 

 

266 

ritualização do cotidiano, permitindo-me explorar novas camadas de significado e 

perceber a riqueza das interações que ocorrem em espaços urbanos híbridos. As 

ruralidades no urbano nos serviram de base para uma longa pesquisa.  

DESVIO:  Eu tive o privilégio de ser orientada pela artista brasileira Anna Bella 

Geiger, em 2000, durante minhas passagens pela Escola de Artes Visuais do Parque 

Lage, no Rio de Janeiro, Brasil. No início de sua carreira de docente, Geiger já fazia 

girar o MAM Rio (Museu de Arte Moderna) desde 1968. É impossível, para mim, falar 

de mulheres-sem começo-nem-fim sem citá-la, uma vez que fui por ela iniciada nesse 

rodar em torno da arte. Suas falas, feitas de tantas circularidades, (des)norteavam 

geograficamente os pensamentos colonizados.  Era sempre um convite a se perder 

entre certezas e incertezas, desmontar crenças, desfazer imposições. Aulas que 

faziam girar o Parque Lage, como a obra CIRCUMAMBULATIO109 ainda a reverberar 

nos dias de hoje. 

 

 

 

Figura 18.5. Circumambulatio, 1972. Remontagem de instalação originalmente realizada no Museu de Arte 

Moderna do Rio de Janeiro para a exposição BRASIL NATIVO/ BRASIL ALIENÍGENA, MASP São Paulo, 2019 

Foto https://projetos.umpratodos.com.br/sesc/exposicao-anna-bella-geiger/content/txt/texto-circumambulatio.html 

 
Circumambulatio, termo que significa "andar em torno de" em latim, abarca 

a atitude que a artista leva consigo ao longo de toda sua trajetória. Seus percursos 

são circulares, seus movimentos são cíclicos e atravessaram diversas fases e 

contextos, utilizando as mais diversas mídias, em muitas espirais do tempo de sua 

produção. A artista tensionou a relação entre as fronteiras geográficas e os diferentes 

 
109 O título da obra, derivou de “circumambulação”, ritual de andar em espiral ao redor de objetos sagrados, como 

ocorre em cerimônias do Budismo, do Hinduísmo e do Islamismo.  

 
 

https://projetos.umpratodos.com.br/sesc/exposicao-anna-bella-geiger/content/txt/texto-circumambulatio.html


 

 

267 

territórios culturais, questionando a construção de identidades em um contexto 

global. Questionou a concepção do Brasil e da América Latina como regiões 

subdesenvolvidas, tema que alimentou sua criatividade e a instigou a abordar as 

representações distorcidas da cartografia dominante. Virou, desvirou, deformou, 

reinventou muitos mapas, numa recusa em aceitar a conivência com a noção de que 

somos meros representantes da periferia do mundo.  Criou representações do mundo 

colocando o Brasil em evidência, questionando por que não poderíamos, afinal, ser 

o centro: uma provocação que ressoa até hoje em minha forma de agir-criar, entre 

círculos e desvios insistentes, na tentativa de desmontar qualquer fixidez imposta 

pela dicotomia periferia-centro.  

É imperativo reconhecer que, em qualquer processo de descoberta e 

transformação, é preciso dançar, cantar e girar em torno de si mesmo. Esse 

movimento contínuo e desviante, que muitas vezes nos leva a repetir círculos em 

torno de nós, é uma forma de alcançar o sagrado através da abstração. Assim, a 

prática de circunavegação torna-se uma metáfora poderosa, sugerindo que, ao nos 

engajarmos em um movimento de exploração e experimentação, podemos não 

apenas redimensionar nossas identidades, mas também reconfigurar a maneira como 

nos relacionamos com o mundo e com as narrativas que nos cercam. 

Dessa forma, o trabalho da artista serve como um convite à reflexão sobre as 

construções sociais e culturais que moldam nossa percepção de lugar e identidade, 

encorajando-nos a desafiar as narrativas convencionais e a abraçar a complexidade 

das interações humanas. Ao girar e dançar em torno de nossas próprias histórias, 

somos capazes de reimaginar o espaço que ocupamos, criando possibilidades de 

expressão e resistência 

CÍRCULO: Sem grandes esforços, deixamo-nos conduzir pela força circular do 

nosso chamado-sem-começo-nem-fim e retornamos à Biblioteca da Faculdade de 

Letras da Universidade do Porto. Nela, nos permitimos cair sem medo no vão central, 

que se eleva a mais de trinta metros, ignorando sua imponente escada em espiral. 

Esse espaço foi benzido pelas ervas trazidas da terra Soalheira pela artista Mercedes 

Lachmann, durante a exposição Encontros Para Semear. 



 

 

268 

Avançando em outra espiral temporal, os pássaros que protagonizaram a 

fabulação de Isabel Leite chegaram às mãos de Bete Esteves em um contínuo voo-

desvio, entregando-se às operações que puderam ser observadas na exposição 

Pássaros Lacunares. Assim, a linha circular da criação se entrelaça entre mulheres-

sem-começo-nem-fim, revelando a interconexão de nossas histórias e práticas. 

  

Figura 18.6. Exposição ENCONTROS PARA SEMEAR, Mercedes Lachmann, 2024 

Fonte: Bia Petrus 

 

O que poderia ser uma aproximação entre livros e ervas aromáticas? As coroas 

de plantas que vimos na exposição de Mercedes Lachmann, dispostas entre livros de 

botânica e ervas medicinais, foram o resultado de um trabalho coletivo envolvendo 

aproximadamente vinte e oito mãos. Quatorze mulheres. Além de uma bela exibição 

de cirandas-ornamentos criados por esse grupo, havia também uma cortina de ervas 

pela qual os visitantes podiam passar antes de alcançarem o vão central do edifício. 

Um tapete de ervas estava disponível para que os visitantes pudessem colocar 

os pés, ou, se preferissem, poderiam vestir uma coroa de ervas durante sua consulta 

aos livros. Uma cadeira vazia e um vídeo mostravam mulheres em uma floresta, 

produzindo fumaça a partir de ervas. A artista promoveu ações de aproximação, 

ativando as ervas, oferecendo chás e convidando os visitantes a participarem de 

gestos mediadores com as plantas. Um aroma incomum pairava no hall de entrada, 

com a intenção de provocar, mesmo que minimamente, uma ampliação dos sentidos 

e de agir positivamente sobre a capacidade de concentração para estudos e leituras. 

E quanto às coroas-cirandas? Muitas mulheres se reuniram na já mencionada 

horta Soalheira, onde diversas mãos passaram horas inventando, enquanto as coroas  

  



 

 

269 

as reinventavam. No dia 17 de fevereiro, Catarina Magalhães, que foi responsável 

pelo fazer manual das peças expostas, coordenou um processo de oficina 

colaborativa proposto por Mercedes Lachmann. Essa foi uma proposta à distância, de 

uma artista que estava no Brasil, para outra artista que estava em Portugal. Elas 

sequer se conheciam. Tive a oportunidade de conectá-las, e ainda não descobri o 

porquê desse entrelaçamento. Juntas a essas duas, estavam muitas outras mulheres 

que estavam presentes no dia da abertura, e algumas que não puderam estar. 

No dia do evento, à frente da cortina de ervas trançadas, colocamos uma 

cadeira vazia. Essa cadeira serviu para as mulheres que já não se apresentam em 

matéria palpável. Assim como em algumas rodas de contadoras de histórias, em 

diferentes geografias e épocas, essa cadeira simbolizava a formação de uma torre de 

mulheres: a mais velha sentada na base, e, sobre os ombros das outras, as mais novas 

se arrumavam até o topo. Sugerimos então a todos os presentes que formássemos um 

círculo e recordássemos mulheres pronunciando seus nomes. Éramos um grupo 

grande e diverso. As pessoas começaram a pronunciar os nomes timidamente, e a 

atividade se estendeu por um período muito maior do que o imaginado, só chegando 

ao fim por necessidade de determinação. Foi uma experiência profundamente 

tocante. 

DESVIO: Uma imagem que acompanhou minha vida por muito tempo foi a de 

um grande círculo que nunca consegui esquecer. O corte de uma árvore-mãe deixou 

apenas um choupo plano, semelhante a uma mesa, com aproximadamente um metro 

e oitenta de altura. A psicanalista e poetisa Clarissa Pinkola Estés, em seu livro 

Ciranda das Mulheres Sábias, faz girar uma espiral que muda de direção, alternando 

entre as mulheres que acumularam sabedoria e as jovens dispostas a “erguer o 

espírito em seu pleno esplendor”. Ao comparar a vida de uma mulher à vida de uma 

árvore, ela escreve: 

O mesmo acontece com a vida de uma mulher. Como a árvore, não importa em que condições 

ela esteja acima da terra, exuberante ou sujeita a enorme esforço... por baixo da terra existe 

'uma mulher oculta' que cuida do estopim dourado, aquela energia brilhante, aquela fonte 

profunda que nunca será extinta. A mulher oculta está sempre procurando empurrar esse 

espírito essencial em busca da vida... para cima, para que atravesse o solo cego e consiga nutrir 

seu eu a céu aberto e o mundo ao seu alcance (Estés, 2007, p. 20). 

 



 

 

270 

A árvore dessa história, especificamente, havia sobrevivido durante séculos a 

todo o tipo de intempéries e tentativas de destruição. Um dia, porém, foi vencida 

por serras elétricas, restando apenas aquele choupo redondo, uma imagem 

inesquecível de uma árvore cortada. Contava-se que o corpo da árvore cortada 

passara, aos pedaços, em um caminhão aberto, com sua casca voando e 

arremessando lascas gigantes sobre os lenhadores, perseguindo-os durante todo o 

trajeto. Não sei ao certo como se deu o final desse percurso, mas o que importa 

agora é o que ocorreu no enorme cepo. Reconhecido como um lento milagre, daquele 

cepo liso brotaram doze rebentos, “direto para o alto. Fortes. Ondulantes. Dançando 

numa roda. Em cima do cepo. Em torno da sua borda... doze árvores que dançavam”. 

Para Clarissa, como não foram semeadas, essas árvores são evocações. Vou pausar 

essa volta! Parece importante deixar em aberto, neste ponto do texto, uma 

mensagem para qualquer mulher arrasada: lembrem-se, como eu, do choupo 

cortado. Em algum momento, vocês também conseguirão ver os rebentos dançando. 

Nesse dia, essa imagem se tornará a descoberta do caminho de cura. 

CÍRCULO: E voltemos mais uma vez ao edifício da Biblioteca. Pássaros 

Lacunares: lendas e fendas foi o nome da exposição de Bete Esteves, resultante de 

uma fricção entre a poética da artista e a escrita fabular de Isabel Pereira Leite, 

datada de 2011. A autora do texto foi impulsionada a essa escrita pelo quadro de 

Armanda Passos, instalado na parede da entrada da Biblioteca. Nele, lê-se que o voo 

noturno desses pássaros, criaturas misteriosas, faz sentir o vento. O texto trata dos 

movimentos desses seres que ganham vida quando a Biblioteca escurece. Antes que 

a artista Bete Esteves encontrasse o título da exposição, ocorreram dobras sobre 

dobras: fabulações das fabulações, voos dos voos, lacunas das lacunas, lendas de 

lendas. E foi isso que foi exposto. 

Na área de estar que antecede a chegada à torre principal do edifício, uma 

ambiência criada pela artista nos coloca em um tempo modificado, lento, e o lugar 

se torna sensivelmente quente. Uma paisagem escurecida e, ao mesmo tempo, 

incandescente. É nesse cenário que um certo drama se instala, afetando aqueles que 

por ali transitam. 

Nas vitrines, um conjunto de livros de uma enciclopédia luso-brasileira se 

apresenta, esculpido pela curiosidade de alguém que está sempre à espreita de algo 



 

 

271 

entre páginas e letras. Os livros, na invenção da artista, tornam-se peças híbridas de 

topologia singular, transformados pelas faltas, pelo que lhes foi retirado, pela 

descoberta de lacunas não antes reveladas. De alguns livros, foi extraído todo o 

excesso, permanecendo apenas os corpos dos pássaros. De outros, foram extraídos 

somente os pássaros. 

Segundo a artista, “os livros são simultaneamente pássaros e ninhos. O lugar 

onde vivem e de onde partem”. A sua natureza híbrida.  

 

 

 

 

 

 

 

Figura 18.7.  Exposição Pássaros Lacunares: lendas e fendas, Bete Esteves, Biblioteca Faculdade de Letras da 

Universidade do Porto, 2024 

Fonte: Bia Petrus 

 

Deles se soltam as criaturas que ganham vida e liberdade para voar sobre 

oceanos, cruzar continentes, explorar cada estreito, baía, floresta, montanha e 

buraco representados em cartas cartográficas resgatadas de coleções que pertencem 

à biblioteca. Esses mapas ganham vida nas vitrines da casa que os guarda. Colocados 

ali, sob os vidros, eles permitem um leque de possíveis fabulações sobre as origens 

desses seres e suas histórias. 

À luz baixa, essas obras nos convidam a vê-las de perto, a observá-las devagar. 

Das miniaturas à imensidão, Bete Esteves nos oferece, em seu gesto poético, uma 

fenda no cotidiano. Uma lacuna. Um lugar de passagem. Histórias diversas que cada 

observador pode encontrar ou construir enquanto adentra as fendas e lendas que a 

artista articulou, permitindo-nos explorar os espaços lacunares que criou. Cada 

observador torna-se parte dessa experiência, imerso em um universo onde as 

fronteiras entre o real e o imaginário se desfocam.  Nesse espaço, somos convidados 

a refletir sobre as interconexões entre os seres, os lugares e as histórias que habitam 

  



 

 

272 

nossos imaginários. As criaturas que voam sobre os oceanos, agora libertas, nos 

instigam a questionar nossas próprias amarras, encorajando-nos a explorar novas 

narrativas e a abraçar a vastidão do desconhecido. 

CÍRCULO: Sem a expectativa de fechar algum círculo, mas sim de nos manter 

em movimento — pois assim propus começarmos essa torção sem começo nem fim — 

nos resta manter um variar infinito e desviante, até que nossos corpos destreinados 

(re)aprendam a reativar organicidade, humanidade, ciclos e espirais. Um nascer-

morrer sem fim, inevitável a qualquer existência. O ato de "circlusear" faz 

transbordar a vitalidade e a consciência de si e do tempo não linear. Diríamos que 

essa performatividade serpenteante é uma expressão autônoma daquele território 

da horta biodinâmica, daquela terra soalheira. Um andar rítmico e melódico, 

territorializado. O ritornelo a que se referem Deleuze e Guattari em Mil Platôs. 

Com efeito, as qualidades expressivas ou matérias de expressão entram em relações móveis 

umas com as outras, as quais vão 'exprimir' a relação do território que elas traçam com o meio 

interior dos impulsos e com o meio exterior das circunstâncias. Ora, exprimir não é pertencer; 

há uma autonomia da expressão (Guattari & Deleuze,1995, p.34). 

Foi da interiorização da paisagem da horta e da incorporação do modo de 

operar dos seres que ali vivem que emergiu uma performatividade de gestos 

orgânicos. É fundamental seguir a recomendação dos filósofos de tratarmos de criar 

um território transportável, uma vez que o que vivemos hoje é apenas incerteza. O 

território é o primeiro agenciamento, a primeira coisa que faz agenciamento. E, daí 

em diante, é assistir à função agenciada que adquire sua própria força de 

agenciamento. 

Meu corpo, particularmente, usufruiu do fluxo da copresença de corpos-vivos-

heterogêneos-juntos, quando nossos pés estavam diretamente sobre a terra. No 

entanto, nunca deixei de me sentir como os corpos estranhos-estrangeiros que são 

comuns no mundo de hoje. A tradução do português para o latim da palavra 

“estrangeiro” é “peregrino”. Algo da palavra “peregrino” parece se encaixar muito 

bem com esses percursos desviantes: algo de um indivíduo andante que insiste em 

permanecer em movimento — às vezes sem sair de uma mesma cidade — para tentar 

demonstrar que, mesmo voltando aos lugares por onde já passou, a sensação é 

sempre de ir cada vez mais longe. 



 

 

273 

Segundo Hakim Bey, o peregrino vai "lá" para ver e, entre outras coisas, possui 

objetivos não-materiais. Para ele, a “peregrinação é uma forma de iniciação, e 

iniciação é uma abertura para outras formas de cognição”. É comum, na cidade do 

Porto, encontrar peregrinos a caminho de Santiago da Compostela, o que sempre me 

pareceu encantador. Embora não seja esse o nosso caso, somos a tradução do latim 

para o português da palavra “peregrinos”: estrangeiros. Sempre. Certo é que, de 

alguma forma, empreendemos longas jornadas. Em um contínuo caminhar-desviar, 

indo cada vez mais longe. Talvez, seguindo o pensamento de Hakim Bey, também 

estejamos à procura de uma bênção ou santuário que produza bênçãos 

incansavelmente. Quanto mais bênçãos se leva, mais bênçãos são produzidas. E 

circulam. Não há o que temer. Continuemos. 

Este texto é resultante de um convite da Professora Paula Guerra, também minha 

orientadora de doutoramento, que tem me acolhido e incentivado de maneira tão 

sensível durante minha permanência na cidade do Porto.  Agradeço assim, por este 

convite e por muitos outros gestos que tem me animado. Agradeço ainda a oportunidade 

oferecida pela Biblioteca da Faculdade de Letras da Universidade do Porto e por sua diretora 

Isabel Pereira Leite, para a curadoria de duas exposições em parceria com Ana Carolina 

Avilez Basto:  Encontros para Semear, de Mercedes Lachmann e Pássaros Lacunares, 

de Bete Esteves. Foi um prazer trabalhar com Ana Carolina. Às duas artistas, 

agradeço a todas as experiências de criação compartilhadas. Todos os rituais 

oferecidos e gestos criadores e transformadores. Aos amigos-mestres Nuno Moutinho 

e João Valente por compartilharem comigo a presença na terra da horta biodinâmica 

A Soalheira. Pelo apoio em todas as atividades realizadas e por tanto conhecimento 

compartilhado. Por fim, agradeço a todas as mulheres que estiveram presentes na 

nossa roda de conversa que aconteceu no dia da inauguração de Encontros Para 

Semear. As que estavam em presença física e as que ocuparam nossa cadeira vazia.  

Este trabalho é financiado por fundos nacionais através da FCT – Fundação para a 

Ciência e a Tecnologia 



 

 

274 

Bey, H. (2014). Superando o turismo. Revista Carbono – Natureza, Ciência, Arte. Recuperado em 15 

de outubro de 2024 de http://revistacarbono.com/artigos/08-hakimbey-michaelhughes/ 

Clark, L. (1964). Caminhando. Arquivos Rio de Janeiro Associação Cultural. Recuperado em 12 de 

outubro de 2024, de https://portal.lygiaclark.org.br/acervo/189/caminhando 

Estés, C. P. (2007). A ciranda das mulheres sábias. Rocco. 

Guattari, F., & Deleuze, G. (1995). Mil platôs: Capitalismo e esquizofrenia. Editora 34. 

Preciado, P. (2018). Um prólogo para Suely Rolnik. In S. Rolnik, Esferas da insurreição: Notas para 

uma vida não cafetinada . n-1 edições. 

Rolnik, S. (2018). Esferas da insurreição: Notas para uma vida não cafetinada. n-1 edições. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula18  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula18


 

 

275 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

276 



 
 

 

277 

Jaqueline Torquatro 

A chegada dos colonizadores europeus à América Latina resultou na destruição 

cultural dos povos originários e na transculturação, que transformou, de maneira 

permanente, o modo de fazer, pensar e consumir arte. Essa devastação cultural foi 

utilizada como instrumento de dominação, pois enfraqueceu a resistência à invasão 

e permitiu a imposição de uma ideologia eurocêntrica, que demonizou e invisibilizou 

a cultura ameríndia. Segundo o pesquisador e escritor venezuelano Fernando Báez 

(1963–), durante o processo de destruição da cultura local, os colonizadores 

arruinaram a arquitetura existente, artefatos religiosos, livros maias e astecas, e 

promoveram um genocídio que reduziu em 95% a população nativa que habitava a 

América Latina, num período de 130 anos. 

Ainda de acordo com o autor, a invasão e colonização do solo latino-americano 

provocou a extinção de diversas línguas nativas, a destruição e saqueamento de 

inúmeros monumentos, a sobreposição da arquitetura, a supressão de pinturas, 

esculturas, danças e cantigas, entre outras perdas incalculáveis. A inserção forçada 

da cultura importada resultou na perda de cerca de 60% da memória coletiva. 

Segundo Báez (2010, p. 49), “os povos latino-americanos foram transculturados e 

translinguados” por meio da manipulação e eliminação da memória, e a educação 

formal desenvolvida na América Latina foi moldada para estimular a negação do 

grande saque sofrido e repudiar a cultura dos povos indígenas. Por fim, Fernando 

Báez destaca que a sujeição ao trabalho forçado e o assassinato de todo indivíduo 

que incitava a resistência contribuíram para o que o autor (2010, p. 84) chamou de 

“mutilação da memória coletiva”, que “desencadeou a tragédia cultural vivida por 

milhões de seres humanos durante a conquista”. 



 

 

278 

O texto de Moacir dos Anjos (1963–), no livro Local/Global: Arte em Trânsito 

(2005), analisa que a globalização, compreendida como continuidade da lógica de 

imposição cultural e de padronização iniciada no século XV com a expansão 

colonizadora europeia, transformou profundamente as formas de produzir, classificar 

e consumir arte e cultura nos países que hoje compõem o Sul Global. Sob uma 

perspectiva centrada nos valores europeus, a arte proveniente desses territórios 

passou a ser considerada exótica ou mera cópia da produção ocidental. Essa 

desqualificação converteu expressões culturais locais em “arte menor”, periférica, 

sujeita à demonização, invisibilização, marginalização e, em muitos casos, à 

destruição deliberada. 

A lógica eurocêntrica estabeleceu uma hierarquia cultural que mede a 

relevância artística e o grau de “desenvolvimento civilizatório” segundo padrões 

próprios da Europa capitalista, enquanto relegou as comunidades tradicionais à 

condição de símbolo de atraso. Esse paradigma reforçou a divisão entre cultura 

erudita e cultura popular, que passou a orientar a chamada indústria cultural. Nesse 

contexto, como observa a autora brasileira Marilena Chaui (1941-), a cultura deixou 

de ser um direito universal para se tornar um privilégio de classe, acessível apenas a 

determinados segmentos sociais: 

Afirmar a cultura como um direito é opor-se à política neoliberal, que abandona a garantia 

dos direitos, transformando-os em serviços vendidos e comprados no mercado e, portanto, 

em privilégios de classe. (Chaui, 2008, p.66) 

Em Cultura e Democracia (2008), Marilena Chaui apresenta a cultura como 

uma construção histórica e social que, inicialmente, significava cultivo e cuidado; a 

partir do Iluminismo, passou a ser associada ao progresso, à civilização e aos valores 

ocidentais, especialmente os da Europa capitalista, impondo um modelo 

etnocêntrico que legitimou a colonização e o imperialismo. Em seu texto, Chaui 

realiza uma análise crítica da relação entre cultura e democracia, denunciando que 

a forma de democracia predominante, liberal e representativa, não promove o 

acesso igualitário à cultura, mas massifica os bens culturais, transformando-os em 

mercadoria e restringindo a produção e o consumo cultural às camadas privilegiadas 

da sociedade. 



 
 

 

279 

Chaui continua sua análise enfatizando que, dentro da sociedade capitalista, 

a cultura integra uma indústria que separa os bens culturais segundo valores de 

mercado e reforça a divisão entre cultura de elite e cultura popular, criando o 

espectador médio (homogeneização dos indivíduos) e transformando a cultura em 

mero entretenimento (não que a cultura não desempenhe esse papel em algum 

momento), gerando a ilusão de acesso universal. A indústria cultural transforma a 

massa em consumidoras e consumidores, e não em produtores de cultura, a fim de 

manipulá-la. Marilena Chaui destaca que, embora o lazer e o ócio sejam importantes 

e necessários, a redução da cultura a entretenimento busca não chocar ou provocar, 

mas agradar e seduzir o público, repetindo, de forma mascarada, o que ele já está 

acostumado a consumir. 

A análise do percurso histórico-cultural apresentada pelos três autores 

permite compreender que a invasão europeia não representou apenas a destruição 

física de povos e culturas, mas instaurou um processo contínuo de apagamento e 

subordinação cultural, que ainda reverbera na contemporaneidade sob a lógica 

globalizante e mercantilizada da cultura. A persistência dessa hierarquia, que 

valoriza o eurocentrismo e marginaliza produções locais, reafirma a necessidade de 

práticas que resistam a esse modelo. 

 Marilena Chaui sugere que uma forma de escapar da armadilha imposta pelo 

neoliberalismo seria retirar a cultura do campo exclusivo do entretenimento e tratá-

la também como trabalho. Dessa forma, a cultura passaria a ser compreendida como 

um processo criativo, deixando de ser apenas um produto a ser consumido e 

tornando-se uma experiência que possibilita ver, pensar e sentir o mundo. A crítica 

de Chaui evidencia a urgência da atuação de coletivos culturais nas periferias, que 

se erguem como forças insurgentes, rompendo com a lógica segregacionista imposta 

pelo sistema capitalista e patriarcal. Essas iniciativas fortalecem a cultura em 

territórios marginalizados, oferecendo formação artística, realizando eventos que 

exaltam tradições e artistas locais e fomentando debates sobre questões sociais, 

contribuindo para a construção identitária contemporânea.  

Esses coletivos artísticos e culturais retiram a cultura do campo do consumo, 

como destaca Chaui, e a realocam como trabalho criativo, experiência sensível e 

prática social emancipadora, transformando moradores de regiões periféricas em 



 

 

280 

produtores de arte e cultura. Ao ensinar arte, estimular a produção local e valorizar 

saberes invisibilizados, ampliam o acesso à cultura e possibilitam que sujeitos 

historicamente silenciados se tornem autores de suas próprias narrativas, 

promovendo uma verdadeira democratização cultural, pautada na criação, reflexão 

e autonomia, e não na passividade do consumo. 

Kimberlé Crenshaw (1959-), defende em um de seus diversos textos que a 

organização de grupos de mulheres, ou seja, a coletivização, impulsiona a luta por 

direitos civis, sociais e culturais: 

Nas últimas duas décadas, as mulheres se organizaram contra a violência quase rotineira que 

molda suas vidas. Aproveitando a força da experiência compartilhada, as mulheres 

reconheceram que as demandas políticas de milhões falam mais poderosamente do que os 

apelos de algumas vozes isoladas. (CRENSHAW, 1993, p.1241 – traduzido) 

O pensamento crítico de Crenshaw, embora direcionado originalmente a 

grupos de mulheres, contribui para a compreensão de diferentes contextos de luta 

contra opressões herdadas do colonialismo e evidencia a importância da ação 

coletiva como estratégia de resistência e transformação social, mostrando que a 

experiência compartilhada fortalece a luta contra desigualdades estruturais. A 

criação de coletivos culturais se configura como uma das ferramentas sociais e 

políticas capazes de enfrentar essas múltiplas formas de opressão, que se entrelaçam 

e reforçam desigualdades sociais, sobretudo em regiões periféricas e comunidades 

marginalizadas. Esses coletivos, frequentemente organizados por artivistas, têm 

como objetivo valorizar a autonomia, estimular a participação da comunidade na 

produção cultural e descentralizar os espaços de consumo e de produção artística. 

O Coletivo Nanda Produções é um dos coletivos existentes no estado do 

Espírito Santo, que se destaca com uma iniciativa que promove a valorização e a 

descentralização da cultura no território capixaba. Idealizado e coordenado por 

Fernanda Vieira, o grupo reflete a dedicação da agente cultural ao fomento e à 

difusão das artes em territórios periféricos. Com mais de duas décadas de 

experiência no distrito de Nova Almeida, no município de Serra – Região 

Metropolitana de Vitória, Vieira tem desenvolvido, de forma contínua, eventos 

culturais, oficinas de formação artística e ações de incentivo a artistas em início de 



 
 

 

281 

carreira, contemplando diversas linguagens, como música, literatura, artes visuais e 

audiovisual. 

Ao longo de sua trajetória, Fernanda Vieira produziu documentários, livros e 

eventos que contaram com a participação de artistas e palestrantes de 

reconhecimento nacional. Entre essas iniciativas, destaca-se o Festival da Canção 

(Figura 19.1) que, em sua oitava edição, realizada em abril de 2025, contou com a 

presença de Guilherme Terreri, ator, palestrante e drag queen, amplamente 

conhecido pelo nome artístico Rita von Hunty (Figura 19.2). Em sua apresentação, 

realizada em uma praça de Nova Almeida, Rita abordou a democratização da arte, 

analisou o uso da produção artística como ferramenta de transformação social e 

discutiu a conceituação e o direito à cultura, em diálogo com reflexões presentes nos 

textos de Marilena Chaui. A realização do evento foi coordenada pela Fernanda Vieira 

com o auxílio de Maria Marta Tomé, outra das diversas mulheres que atuam na 

valorização do setor artístico no estado do Espírito Santo.   

 

 

Figura 19.1 – 8º Festival da Canção 

Fonte: Instagram @Festivaldacancao 



 

 

282 

 

Figura 19.2 À esquerda, Fernanda Vieira e, à direita, Rita Von Hunty. 

Fonte: https://drive.google.com/file/d/1s8czkviAG2pi3H81z66hDTMsOZ2BJg6q/view 

O autor Roque Laraia (1932--) define que a cultura é algo construído 

historicamente, não é algo nato, mas algo que deve ser aprendido, que é um processo 

acumulativo de vivências de várias gerações: 

Assim, para Geertz, todos os homens são geneticamente aptos para receber um programa, e 

este programa é o que chamamos de cultura. E esta formulação — que consideramos uma 

nova maneira de encarar a unidade da espécie — permitiu a Geertz afirmar que "um dos mais 

significativos fatos sobre nós pode ser finalmente a constatação de que todos nascemos com 

um equipamento para viver mil vidas, mas terminamos no fim tendo vivido uma só!" Em outras 

palavras, a criança está apta ao nascer a ser socializada em qualquer cultura existente. Esta 

amplitude de possibilidades, entretanto, será limitada pelo contexto real e específico onde de 

fato ela crescer (Laraia, 1986, p.33). 

Laraia refuta a ideia de que a biologia ou o espaço geográfico determinem as 

diferenças culturais entre os povos e analisa que a diversidade cultural está 

diretamente ligada à história cultural e à plasticidade do ser humano. O autor reflete 

que o ser humano é o único ser vivo capaz de criar, aprender, ensinar e transformar 

a cultura, e que a cultura é o principal meio de adaptação do ser humano ao 

ambiente. Através da cultura, o indivíduo e a sociedade conseguiram subverter a 

condição de um animal frágil para um predador voraz, capaz de dominar diversas 

instâncias da natureza.  

https://drive.google.com/file/d/1s8czkviAG2pi3H81z66hDTMsOZ2BJg6q/view


 
 

 

283 

Em concordância com a reflexão de Laraia, pode-se destacar o texto de Glória 

Anzaldúa (1942-2004), onde a autora analisa a cultura como formadora de identidade 

sociocultural: 

A cultura molda nossas crenças. Percebemos a versão da realidade que ela transmite. Os 

paradigmas dominantes, conceitos predefinidos que existem como algo inquestionável e que 

não se pode desafiar, chegam até nós por meio da cultura [...] A cultura é feita por aqueles 

que têm poder — os homens. Os homens fazem as normas e leis; as mulheres as transmitem 

[...] A cultura espera que as mulheres mostrem maior aceitação do sistema de valores dos 

homens e maior compromisso com ele. A cultura e a Igreja Católica insistem que as mulheres 

devem estar a serviço dos homens. Se uma mulher se rebela, é má. Se não renuncia a si mesma 

em favor do homem, é egoísta [...] Hoje, algumas de nós têm uma quarta opção: adentrar o 

mundo por meio da educação e de uma carreira profissional e se tornar autônomas. Apenas 

algumas. Como pessoas da classe trabalhadora, nossa principal atividade é conseguir comida, 

um teto e roupas. Proporcionar educação aos filhos está fora do alcance da maioria.  

(Anzaldúa, 2021, p.57). 

Quando a cultura é apropriada e controlada pelas elites de uma sociedade, 

que determinam quem pode consumi-la e de que maneira esse consumo deve 

acontecer, o aprendizado cultural, ao qual Laraia (1986) se refere, tende a ser 

reduzido. Nessa condição, os indivíduos de classes subalternizadas formam um 

exército massificado, que apenas assimila e reproduz o que lhe é permitido acessar. 

Ao reduzir a diversidade cultural e impor padrões hegemônicos, a elite não só 

restringe a experiência cultural coletiva, como também enfraquece a capacidade de 

reinvenção e de resistência social que a cultura, em sua essência, possibilita. Essa 

limitação enfraquece a plasticidade humana, ressaltada por Laraia, e compromete a 

capacidade de criar, aprender e transformar. 

O trabalho desenvolvido pelo Coletivo Nanda Produções dialoga diretamente 

com a idealização de democracia cultural proposta por Marilena Chaui e com o 

discurso de Roque Laraia, agindo de forma insurgente contra o sistema que insiste 

em excluir e marginalizar as produções culturais periféricas, ensinando e construindo 

arte e cultura para quem, até então, havia sido excluído do processo de produção 

cultural e transformado em massa. O coletivo, coordenado por Fernanda Vieira, 

desafia a mercantilização da indústria cultural e promove o acesso não apenas ao 

consumo, mas também à criação e à participação ativa da comunidade de Nova 

Almeida e de outras regiões do estado capixaba na vida cultural, contribuindo para 

a construção de uma cultura viva, plural e diversificada. 



 

 

284 

Fernanda Vieira atua na promoção e difusão da arte, tanto por meio de seu 

próprio coletivo quanto em parceria com outros movimentos sociais atuantes no 

município de Serra. Em agosto de 2025, em colaboração com a agente cultural 

Adriana Dutra, iniciou uma oficina de mosaico (Figura 19.3), arte com a qual a artista 

e agente cultural entende como divisor de águas de sua própria trajetória 

sociocultural, com o objetivo de capacitar pessoas, oferecendo a formação de 

maneira inteiramente gratuita, em um bairro de grande vulnerabilidade social. Vieira 

entende a arte como um instrumento de resistência e transformação e compreende 

a prática artística como meio de valorização da cultura local e como potencial 

catalisador de mudanças significativas, sejam elas de ordem econômica, cultural, 

sensorial ou social. 

 

Figura 19.3 – Fernanda Vieira 

Fonte: https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-

c62dfb9db674 

O colonialismo, o patriarcado e o capitalismo deixaram às mulheres de diferentes 

etnias uma herança de submissão e invisibilização, que motivou a organização de 

movimentos femininos em busca de liberdade, direitos e igualdade. Enquanto 

mulheres brancas lutavam por direitos políticos, educação, divórcio e acesso ao 

https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-c62dfb9db674
https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-c62dfb9db674


 
 

 

285 

trabalho, sendo ainda retratadas como frágeis, mulheres negras tiveram de enfrentar 

não apenas essas pautas, mas também a objetificação, escravização, violência, 

segregação e racismo estrutural, incorporando as demandas do movimento negro ao 

feminismo e defendendo a segurança de seus filhos e familiares. Lélia González 

(1935–1994), Ângela Davis (1944–) e Sueli Carneiro (1950–) reforçam que a luta das 

mulheres não brancas historicamente se distingue da das mulheres brancas: jamais 

foram consideradas frágeis, ao contrário, foram transformadas em objetos e 

obrigadas a lidar simultaneamente com suas próprias dores e com a perseguição, 

exploração e morte de companheiros, parentes, amigos e filhos, tornando impossível 

limitar suas reivindicações à esfera feminina, como destaca o trecho a seguir: 

Ser negro sem ser somente negro, ser mulher sem ser somente mulher, ser mulher negra sem 

ser somente mulher negra. Alcançar a igualdade de direitos é converter-se em um ser humano 

pleno e cheio de possibilidades e oportunidades para além de sua condição de raça e de 

gênero. Esse é o sentido final dessa luta. (Carneiro, 2020, p.5). 

Ao criar um coletivo artístico em um bairro periférico, Fernanda Vieira abre 

um espaço interseccional de resistência, que dialoga com os princípios do feminismo 

negro e com os discursos das autoras/pensadoras citadas. Ao enfrentar as diversas 

opressões que recaem sobre a classe trabalhadora, formada em grande parte por 

pretos e pardos, historicamente privados de cultura, educação, saúde e outros 

direitos fundamentais, Fernanda, assim como outras mulheres que atuam como 

líderes sociais e culturais, como Adriana Dutra e Maria Marta Tomé, reconhece que 

a emancipação feminina só é possível quando se combate simultaneamente o 

sexismo, o racismo e as desigualdades estruturais produzidas pelo sistema no qual 

estão inseridas. 

Este movimento coletivo, que contribui para a construção de uma identidade 

integrando processos de hibridização cultural, racial e de gênero e enfrentando 

opressões históricas e sociais, promove uma nova consciência capaz de transcender 

dualidades e fomentar a criação de uma cultura própria, plural e transformadora, 

fortalecendo a dignidade, a autoestima e a identidade cultural da classe 

trabalhadora, inserindo-a em uma perspectiva de resistência coletiva e 

solidariedade, tal qual defendida por Glória Anzaldúa em seu livro La 

Frontera/Borderlands (traduzido para o espanhol em 2021): 



 

 

286 

A resposta ao problema entre a raça branca e a de cor, entre homens e mulheres, encontra-

se em curar a ruptura que se origina nos próprios fundamentos de nossas vidas — nossa 

cultura, nossas linguagens, nossos pensamentos. Um enorme deslocamento do pensamento 

dualista na consciência individual ou coletiva é o princípio de uma longa luta, mas trata-se de 

uma luta que poderia, segundo nossas melhores esperanças, conduzir-nos ao fim da violação, 

da violência e da guerra. (Anzaldúa, 2021, p. 137). 

O Coletivo Nanda Produções exemplifica como grupos artísticos podem atuar a partir 

de uma perspectiva interseccional que reconhece que as desigualdades socioculturais 

estão profundamente entrelaçadas. Ao promover eventos, oficinas e formações 

gratuitas em comunidades periféricas em vulnerabilidade social do Espírito Santo, o 

coletivo democratiza o acesso à arte e possibilita que sujeitos historicamente 

marginalizados se tornem produtores e agentes de transformação cultural e deixem 

de ser massa de consumo de mero entretenimento. O Coletivo Nanda Produções 

combate diferentes formas de opressão, criando espaços de expressão para 

mulheres, pessoas negras, jovens, LGBTQIA+ e comunidades tradicionais. Dessa 

forma, rompe com a lógica eurocêntrica e elitista da indústria cultural, fortalecendo 

redes de solidariedade e contribuindo para a construção de uma cultura viva, plural 

e participativa, enraizada nas experiências e saberes locais. 

A atuação do Coletivo Nanda Produções caracteriza-se como resistência frente 

à lógica globalizante, que impõe padrões eurocêntricos e desvaloriza a produção 

cultural do Sul Global, classificando-a como periférica ou “menor”. Ao priorizar a 

valorização da cultura local e a participação ativa de comunidades periféricas, o 

coletivo questiona a hierarquia cultural que, como aponta Marilena Chaui, 

transforma a cultura em privilégio de classe. As ações do grupo não apenas promovem 

o acesso à arte, mas reconfiguram o próprio conceito de produção cultural, 

deslocando o centro do poder simbólico e legitimando expressões artísticas 

historicamente invisibilizadas.  

Fernanda Vieira reconhece que o trabalho realizado através do coletivo não se 

dá através de relações hierárquicas e lineares, mas é formado por vínculos e trocas 

de saberes entre diferentes sujeitos e contextos. Vieira se destaca em sua 

comunidade por sua atuação inclusiva, combativa e transformadora, atuando como 

uma mulher guardiã de saberes locais, de memórias ancestrais e da identidade 



 
 

 

287 

cultural do seu município, utilizando suas ações para promover um questionamento 

das estruturas coloniais e patriarcais que moldaram a história e a cultura brasileiras. 

Por meio da arte e da valorização das narrativas comunitárias, Vieira confronta 

padrões hegemônicos que buscam homogeneizar e silenciar vozes historicamente 

subalternizadas, afirmando a potência criativa e a autonomia cultural como caminhos 

para a emancipação social e o fortalecimento das identidades coletivas. 

Agradeço à minha orientadora – a Professora Doutora Paula Guerra, pelo convite para 

participar deste livro tão potente; ao Programa de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal do Espírito Santo e à CAPES. Agradeço e dedico este capítulo a 

todas as mulheres que se organizam, se movimentam e criam espaços culturais em 

regiões periféricas. 

Este capítulo é financiado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior CAPES, que fomenta à minha pesquisa de doutorado por meio de bolsa de 

estudos. 

Anzaldúa, G. (2021). Borderlands/La frontera: La nueva mestiza (Ensayo). Capitán Swing. 

Báez, F. (2010). A história da destruição cultural da América Latina: Da conquista à globalização. Nova 

Fronteira. 

Carneiro, S. (2003). Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América Latina a partir 

de uma perspectiva de gênero. Racismos Contemporâneos, 49, 49–58. 

Chaui, M. (2008). Cultura e democracia. Crítica y Emancipación: Revista Latinoamericana de Ciencias 

Sociales, 1(1). CLACSO. Disponível em: 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.pdf 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against 

women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241–1299.  

Dos Anjos, M. (Org.). (2005). Local/Global: Arte em trânsito. Fundação Bienal de São Paulo. 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula19  

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.pdf
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula19


 

 

288 

 

Laraia, R. B. (1986). Cultura: Um conceito antropológico. Editora Schwarcz-Companhia das Letras. 

Disponível em: https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-

content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf
https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf


 
 

 

289 

 

 

 

 



 

 

290 

Aline Maia de Freitas 

Os primeiros registos de prática física da ginástica foram durante a Pré-História, e 

posteriormente, aprimorada pelos gregos, que passaram a melhorar as técnicas, 

incrementando movimentos e acrobacias, com o intuito de atingir a perfeição por 

meio da disciplina, do caráter estético e moral do corpo. Durante o Império Romano, 

os romanos utilizavam a prática em duas vertentes opostas, sendo a primeira como 

meio de preparar e formar os guerreiros para batalhas, ea segunda, de forma lúdica 

em atividades circenses. 

Somente no século XIX, com os esforços de Friedrich Ludwing Cristoph Jahn, 

que a ginástica artística foi instituída como modalidade esportiva (Jahn, 1928). Em 

1842, a modalidade finalmente foi difundida por países do continente europeu e 

norte-americano, dando início à criação das primeiras federações nacionais do 

desporto: Alemanha (1860), Bélgica (1865), Polônia (1867), Holanda (1868) e França 

(1876). Em 1881, foi criada a Federação Europeia de Ginástica, instituição que 

organizava as competições oficiais, e que algumas décadas depois, em 1921, veio a 

se tornar a Federação Internacional de Ginástica (FIG), onde se consagrou como a 

autoridade suprema no regulamento e monitoramento do desporto elevado a nível 

mundial. A estreia oficial nos jogos olímpicos ocorreu na primeira edição do evento, 

realizado em 1896, na cidade de Atenas, na Grécia. Apesar de décadas de 

consolidação do desporto, as mulheres só tiveram oportunidade de participar pela 

primeira vez de uma Olimpíada no ano de 1928, na edição do evento que foi realizada 

em Amsterdão.  

 

 



 
 

 

291 

A denominação da cor é mais do que simplesmente o tom da pele: também é a 

textura do cabelo, o formato do nariz,  dos lábios, e além de traços culturais 

(Guimarães, 2011). Ser uma mulher negra no Brasil é um desafio de larga escala, 

visto que essas mulheres estão inseridas em um ciclo de marginalização e totalmente 

imersas num universo de estereótipos, pautados em preconceitos e elitismo. Até 

mesmo o movimento feminista brasileiro não abarca as reivindicações impostas pelas 

mulheres negras, pois é de um caráter altamente eurocêntrico e ocidental (Carneiro, 

2003). 

Por isso, a importância de estudar os processos de subordinação derivados do 

racismo e do machismo: para entender os eixos de interseccionalidade, capturar as 

consequências de estruturas e dinâmicas sociais que promovem a opressão de classe, 

sistemas discriminatórios e desigualdades básicas, que estruturam as posições 

relativas de mulheres, raças, etnias, classes e outras (Crenshaw, 2012: 177).  

Como uma ferramenta poderosa de mudança, o desporto atua como um grande 

veículo de ascensão social, configurando um espaço de resistência, abrangendo o 

cenário olímpico e transpassando quaisquer barreiras impostas pela cor e gênero 

(Crelier, 2016). O desporto associado às médias proporciona forte engajamento de 

pautas importantes, utilizando atletas como um plano de fundo para o destaque e 

visibilidade das questões sociais. Para Nogueira (2015, p.43): 

É no espaço midiático que ocorrem grande parte das relações étnico-raciais brasileiras. 

Portanto, a reprodução da normatização dessa discrepância étnica opera em um senso comum 

onde tudo parece estar no seu devido lugar. E quando ocorre o protagonismo do negro nesse 

cenário midiático, o jornalismo esportivo se quer problematiza ou enaltece o fato. 

Hoje, a presença da mulher negra no desporto e na média, está em todo lado, 

salientando as relações existentes entre raça e género, principalmente em âmbito 

desportivo. Na história da ginástica artística, a primeira ginasta preta a ganhar uma 

medalha olímpica individual foi a americana Dominique Dawes, que conquistou um 

lugar no pódio com um bronze no solo, no ano de 1996, em Atlanta.  

A primeira brasileira, mulher negra, campeã mundial de uma prova por 

aparelhos, foi Daiane dos Santos, que conquistou o ouro no solo, com uma série 



 

 

292 

espetacular ao som de Brasileirinho, no Campeonato do Mundial de Ginástica 

Artística, em Anaheim, na Califórnia, no ano de 2003. Apesar do seu histórico incrível 

de medalhas em Campeonatos Mundiais, Jogos e Campeonatos Pan-Americanos, 

Jogos Sul-Americanos e Copas do Mundo, Daiane não chegou a ganhar em nenhuma 

categoria dos Jogos Olímpicos.   

Em 2012, encerrou a sua carreira na ginástica deixando um legado e uma 

esperança para a geração futura ao se dedicar a ser empresária e promover projetos 

sociais para atletas de alto desempenho e para a cultura do desporto. Formada em 

Educação Física, ela busca, por meio do seu projeto social chamado Brasileirinhos, 

dar oportunidade para outras crianças e jovens, por meio do desporto, colocando em 

prática sua experiência para lidar com novos desafios que esses futuros atletas 

venham a enfrentar.  

Em grande maioria, as mulheres negras que se destacam no desporto, vêm de 

origem pobre, sinônimo de luta pela mudança da realidade de onde veio, e 

resistência a segregação elitista dentro da ginástica artística. Veiga salienta que: 

O campo olímpico desportivo se torna um aparato de poder histórico, social, econômico e 

político de arranjos de uma camada social alta, ocidental, branca e masculina que controla as 

narrativas e recria as suas próprias argumentações no controle institucional dos comitês e 

federações demonstrando um dos sintomas de uma história desigual e racista. Apesar de 

haver representatividade negra na história olímpica, a sua mera presença neste cenário e 

espaço não consegue atingir sua devida lembrança na memória coletiva (2020, p. 93) 

Em prol do fim da hegemonia e de estruturas excludentes das competições 

olímpicas, a nova geração vem buscando não só a representatividade, mas também 

a integração das mulheres negras na esfera desportiva e olímpica. Uma vez que esse 

espaço é finalmente ocupado e reconhecido, avança-se cada vez mais para uma 

realidade de um desporto mais igualitário e representativo, sendo efetivamente 

pertencente e alcançável “para todos”.  

As olimpíadas de 2024, em Paris, foram marcadas por um momento histórico na 

Ginástica Artística: um pódio composto só com mulheres negras. Sinônimo de grande 

conquista, visto que as primeiras mulheres negras estiveram no pódio pela primeira 

vez apenas em Barcelona, no ano de 1992. Nas apresentações de solo a americana 



 
 

 

293 

Simone Biles110, foi a sétima das nove finalistas a apresentar a sua performance, onde 

cometeu dois erros ao pisar fora da área do tablado com os dois pés e por duas vezes, 

o que lhe custou 0.6 pontos. Como nota final, ficou com 14.133, o que significou 0.33 

a menos que Rebeca Andrade111, que foi a segunda a se apresentar e fez sua 

performance consistente e precisa no solo e obteve a nota final de 14.166. A 

pontuação deu a Rebeca seu primeiro ouro em Paris-2024. Emocionada, a atleta 

chorou no pódio, ao som do hino nacional brasileiro, algo muito raro e bonito de se 

ver.  

No pódio, nos seus respetivos lugares estavam, Jordan Chiles112, com a 

medalha de bronze; Simone Biles, com medalha de prata, e no topo, a brasileira 

Rebeca Andrade, com a medalha de ouro. Antes das Olimpíadas, no Mundial, Rebeca 

já havia ido ao pódio, recebendo uma medalha de prata, ao lado das americanas 

Shilese Jonas e Simone Biles. Mas nas Olimpíadas, foi o momento de a estrela 

brasileira brilhar e subir no lugar mais alto do pódio, sendo até mesmo reverenciada 

pelas duas atletas americanas (Figura 20.1).  

 

Figura 20.1. Simone Biles e Jordan Chiles reverenciam Rebeca Andrade 

Foto: REUTERS/Hannah Mckay 

 

 
110Simone Arianne Biles, 27 anos, nascida em Ohio, Estados Unidos, atleta profissional de ginástica artística federada 

pelo time dos Estados Unidos. 
111Rebeca Rodrigues de Andrade, 25 anos, nascida em Guarulhos, São Paulo, Brasil, atleta profissional de ginástica 

artística, federada pelo time do Brasil.  
112Jordan Lucella Elizabeth Chiles, 23 anos, nascida em Tualatin, Estados Unidos, atleta profissional de ginástica 

artística federada pelo time dos Estados Unidos.  



 

 

294 

 
Emocionada, Rebeca Andrade, ressaltou o percurso realizado até ali e o 

empoderamento que isso significou para as mulheres negras, quando disse: 

 “A gente já teve no Mundial, poder repetir na Olimpíada é mostrar a potência dos negros. Ou 

as pessoas aplaudem ou elas engolem. Foi lindo. Eu me amo, amo a cor da minha pele - disse 

Rebeca, após a cerimônia de medalhas.” – Rebeca Andrade 

 

Com a conquista da medalha de ouro, a atleta Rebeca Andrade é a única 

mulher preta, além de Simone Biles, que detém o título de campeã mundial do 

individual geral. A brasileira totaliza seis medalhas olímpicas, sendo elas duas de 

ouro, três de prata e uma de bronze. Apesar de ter ficado com a medalha de prata, 

o feito histórico também abrangeu Simone Biles, que, com a medalha, se tornou uma 

das maiores campeãs olímpicas da história da ginástica artística do mundo, ao somar 

o total de 11 medalhas, sendo elas conquistadas nos Jogos do Rio de janeiro em 2016, 

Tóquio em 2020 e Paris em 2024, totalizando sete de ouro, duas de prata e duas de 

bronze.  

 
 

Figura 20.2. Rebeca Andrade posa para foto com Jordan Chiles e Simone Biles  

Foto: REUTERS/Amanda Perobelli 

 

A atleta Jordan Chiles, que conquistou a medalha de bronze e também compôs 

o trio que alcançou o feito histórico, cheia de emoção e sororidade feminina, 

declarou sobre a brasileira:  



 
 

 

295 

“Ela (Rebeca) é incrível. Uma lenda. Devemos reconhecer o trabalho dela. Ficamos muito felizes 

por esse pódio ter sido formado por mulheres pretas. Era muito importante para nós isso. 

Senti que era necessário (a reverência)” - Jordan Chiles. 

As conquistas das mulheres negras da ginástica artística mostram que a questão da 

representatividade tem sido amplamente evidenciada e discutida, não somente no 

contexto olímpico, mas também da literatura, da estética, da política, do esporte, 

entre outros. O poder que essas causas ganham ao serem propagadas pelos média 

torna o alcance ainda maior. Realizar essa diferença, nos permite olhar para trás e 

perceber que há poucos anos, os livros, as revistas, os média em geral, costumavam 

empoderar e retratar um estereótipo de corpo, uma só textura para denominar o 

cabelo comum. As princesas e os heróis eram brancos, políticos renomados também, 

mas hoje, a realidade está cada vez mais integrativa, onde o negro vem se 

apropriando de todos esses espaços, e na ginástica artística não é diferente.  

A consolidação da diversidade e da representatividade no desporto são pilares 

fundamentais para a instituição de um ambiente mais justo e inspirador para todas 

as mulheres atletas. Incentivar a inclusão e a representatividade são uma forma de 

assegurar que o desporto tem o poder de refletir a variedade de vidas e das diversas 

experiências existentes na sociedade, de forma a promover não só a igualdade, mas 

também a excelência em todos os níveis.  

  Este marco histórico também serve como um poderoso lembrete de que o 

talento nunca será restrito a uma cor ou origem, e salienta a necessidade do 

desenvolvimento de políticas públicas inclusivas para meninas negras, reconhecendo 

e celebrando a diversidade e promovendo o enriquecimento cultural e social.  

O caminho tem sido longo, repleto de obstáculos, mas ocupar esses lugares, o 

topo do pódio, vai além da representatividade. É sinônimo de pertencimento e 

mérito, digno de reconhecimento não só pela brilhante atuação atlética, mas como 

mulheres, guerreiras, e acima de tudo humanas. 

 

 



 

 

296 

Afonso, L. (2025). Ginástica artística. Brasil Escola. Disponível 

em https://brasilescola.uol.com.br/educacao-fisica/ginastica-artistica.htm 

Carneiro, S. (2003). Mulheres negras, violência e pobreza. Brasil. Secretaria Especial de Políticas 

para as Mulheres (Org.), Programa de prevenção, assistência e combate à violência contra a 

mulher – plano nacional: diálogos sobre violência doméstica e de gênero; construindo políticas 

públicas (pp. 11-19). Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres. 

Crelier, C. M. S., Silva Junior, A. E., Roque, L. F. S., & Soares, R. A. S. (2016). Mulher negra, esporte e 

mídia. REDE-A, 6(1). 

Confederação Brasileira de Ginástica. (n.d.). Ginástica artística. Comitê Olímpico Brasileiro. 

Disponível em https://www.cob.org.br/pt/cob/time-brasil/esportes/Ginastica-artistica/ 

Ge.globo. (2024, 5 de agosto). Pódio do solo é 1º da ginástica só de mulheres pretas em Olimpíadas e 

mostra a potência dos negros. Globo Esporte. Disponível 

em https://ge.globo.com/olimpiadas/noticia/2024/08/05/podio-do-solo-e-1o-da-ginastica-so-de-

mulheres-pretas-em-olimpiadas-e-mostrar-a-potencia-dos-negros.ghtml 

Guimarães, A. S. A. (2011). Raça, cor, cor da pele e etnia. Cadernos de Campo, 1(20), 1-360. 

Jahn, F. L. (1928). Friedrich Ludwig Jahn. Deutsche Dichter-Gedächtnis-Stiftung. 

Mattos, L. B. M. (2024). O lugar do não lugar: corpos dissonantes no esporte olímpico [Tese de 

Doutorado]. Universidade do Estado do Rio de Janeiro.  

Ministério do Esporte (2016). Ginástica artística. Coordenação Geral - Fernando Marinho Mezzadri. 

Inteligência Esportiva, Governo do Brasil. Disponível 

em https://s4.static.brasilescola.uol.com.br/be/2023/10/ginastica-artistica.pdf 

Moura, R. M. (2012). Ginástica artística: possibilidades de uma prática na Educação Física Escolar 

(Trabalho de Conclusão de Curso). Universidade Estadual da Paraíba.  

Nogueira, H. D. S. (2015). E o “professor" não pode ser negro? O jornalismo esportivo e seu olhar sobre 

o racism (Dissertação de Mestrado). Universidade Federal do Rio Grande do Sul. Porto Alegre 

Oliveira, M. S. (2010). O panorama da ginástica artística masculina brasileira: um estudo histórico-

crítico do período 2005-2008 (Dissertação de Mestrado). Universidade Estadual de Campinas  

Veiga, V. L. (2020). Citius, Altius, Fortius, Silentium: 130 anos de trajetórias de atletas negros nos Jogos 

Olímpicos(Trabalho de Conclusão de Curso). Universidade Federal do Rio Grande do Sul). 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula20 

https://brasilescola.uol.com.br/educacao-fisica/ginastica-artistica.htm
https://www.cob.org.br/pt/cob/time-brasil/esportes/Ginastica-artistica/
https://ge.globo.com/olimpiadas/noticia/2024/08/05/podio-do-solo-e-1o-da-ginastica-so-de-mulheres-pretas-em-olimpiadas-e-mostrar-a-potencia-dos-negros.ghtml
https://ge.globo.com/olimpiadas/noticia/2024/08/05/podio-do-solo-e-1o-da-ginastica-so-de-mulheres-pretas-em-olimpiadas-e-mostrar-a-potencia-dos-negros.ghtml
https://s4.static.brasilescola.uol.com.br/be/2023/10/ginastica-artistica.pdf
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula20


 
 

 

297 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

298 

 

  



 
 

 

299 

Em tempos de mudança e incerteza, em que o mundo parece dançar na corda bamba 

do destino, as mulheres artesãs emergem como guardiãs da tradição e da sabedoria 

ancestral. Com mãos habilidosas e corações generosos, elas tecem histórias nas linhas 

do tempo, entrelaçando os fios da experiência humana em intricados padrões de 

significado. 

Enquanto o mundo se volta para a tecnologia e para o efêmero, as artesãs 

lembram-nos da importância dos livros, da magia contida nas páginas que ecoam com 

vozes do passado e sussurram promessas de um futuro mais luminoso. Nos seus 

ateliês, os livros são mais do que meras páginas impressas; são portais para outros 

mundos, janelas para a alma humana, tesouros que transcendem o tempo e o espaço. 

Com cada costura, cada bordado, cada escultura, as mulheres artesãs 

convidam-nos a mergulhar nas histórias que moldaram a nossa existência, a refletir 

sobre os mistérios da vida e a encontrar conforto nas palavras dos sábios que vieram 

antes de nós. Nos seus trabalhos, encontramos não apenas objetos bonitos, mas 

também uma lembrança da nossa própria humanidade, da nossa capacidade de criar, 

de sonhar, de nos conectar uns com os outros através das páginas de um livro. 

Neste mundo agitado, onde o tempo parece escorrer entre os dedos como 

areia, as artesãs são faróis de luz, guiando-nos de volta ao centro, ao lugar onde a 

verdadeira riqueza reside: nas histórias que contamos, nas memórias que 

partilhamos, nos laços que nos unem como seres humanos. E assim, enquanto o 

mundo continua a girar e a transformar se, as mulheres artesãs permanecem como 

guardiãs da tradição, lembrando-nos da importância dos livros e da magia que eles 

contêm. 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula21 

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula21


 

 

300 

 

 

 

 



 
 

 

301 

Alícia Medeiros 

Arquiteta, artista e investigadora independente. Trabalha na área da caminhada como 

prática/performance artística desde 2010. As suas áreas de interesse são arte, urbanismo e 

dinâmicas de poder. É doutorada em Artes Plásticas pela Faculdade de Belas Artes da Universidade 

do Porto e mestre em Arte e Design para o Espaço Público pela mesma instituição. É cofundadora 

do coletivo MAAD, integra a associação cultural Parábola Crítica e é cocriadora da Revista Lina. Em 

2022, apresenhtou a sua tese de doutorado intitulada “Walking for it - Caminhar como uma prática 

artística nas cidades das mídias móveis: uma resistência poética à violência de gênero” que foi 

financiada pela Fundação para a Ciência e Tecnologia e recebeu apoio do centro de investigação 

i2ads.  

Aline Maia de Freitas 

Mestre em atividade física, exercício e saúde pela Faculdade de Desporto da Universidade 

do Porto. Assistente de investigação em projetos de investigação nas áreas das ciências sociais e 

humanidades.  

Amanda Mazzoni Marcato 

Professora no Programa de Pós-graduação em Artes, Cultura e Linguagens no Instituto de 

Artes e Design. Doutora pelo Programa de Pós-graduação em Artes, Cultura e Linguagens no 

Instituto de Artes e Design da Universidade Federal de Juiz de Fora e mestra pela mesmo programa. 

Licenciada em história pela mesma instituição com experiência em Universidade chinesa (Capital 

University of Economics and Business/ Pequim). Foi bolsista do Programa de Doutorado - Sanduíche 

no Exterior, no Departamento e Instituto de Sociologia da Faculdade de Letras da Universidade do 

Porto sob supervisão da Professora Paula Guerra. 

Ana Carolina Avilez  

Ana Carolina De Domenico de Avilez de Basto é licenciada em história pela 

Faculdade Tuiuti do Paraná e possui mestrado em história medieval pela Faculdade de 

Letras da Universidade do Porto. Realizou uma especialização em Tratamento Técnico de 

Livro Antigo na Biblioteca Nacional de Portugal, aprofundando os seus conhecimentos na 



 

 

302 

área da preservação, tratamento técnico e gestão de acervos bibliográficos. Exerce 

funções como bibliotecária desde o ano 2000, tendo igualmente desenvolvido atividade 

como formadora na área do Livro Antigo. É membro fundadora da Apuro Associação 

Cultural e foi produtora de uma peça de teatro, o que demonstra o seu interesse pela 

cultura e pelo património. Atualmente, desempenha funções como técnica superior na 

Biblioteca da Faculdade de Letras da Universidade do Porto.  

Ana Cunha 

Doutoranda em Estudos Literários e Culturais Interartísticos na Universidade do 

Porto. Licenciou-se em Línguas, Literaturas e Culturas, na variante de português e inglês, e 

conclui em 2021 o Mestrado em linguística na mesma instituição, com uma dissertação 

intitulada “Codeswitching entre português e inglês em falantes de português como língua 

materna: Valores e funções”. A sua investigação doutoral foca-se no discurso público sobre 

as masculinidades e a sua relação com as redes sociais, particularmente no cenário 

português atual. 

Bete Esteves 

Artista de múltiplas linguagens, designer e doutora em linguagens visuais pela 

Universidade Federal do Rio de Janeiro. É uma artista transdisciplinar, designer e mestra 

em Linguagens Visuais pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, conhecida por seu 

trabalho com vídeo, fotografia, instalações, desenhos e mecanismos. Bete integra a equipe 

da Arte A Produções.  

Bia Petrus 

Doutora em educação artística pela Faculdade de Belas Artes da Universidade do 

Porto. Arquiteta pela Universidade Federal do Rio de Janeiro e mestre em artes visuais pela 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Ao longo de sua trajetória como arquiteta, 

fundou e dirigiu, a Foco 153 Arquitetura e Gerenciamento Ltda., destacando-se no 

desenvolvimento de projetos e na gestão de obras. Iniciou sua atuação nas artes visuais 

como artista em 1998 e, em 2000, foi contemplada com o Prêmio Brasil do Amanhã, no 

Museu da Pampulha, em Belo Horizonte. A sua inserção nas áreas de curadoria e produção 

artística intensificou-se com a criação do Atelier Coletivo 153. Entre 2016 e 2017, lecionou no 



 
 

 

303 

curso de Arquitetura da Universidade Católica de Petrópolis, com ênfase na integração 

entre pensamento criativo, artes e formação arquitetónica. Também foi mentora e 

organizadora do curso [re]Agir, que visou intervenções urbanas baseadas nas 

necessidades e desejos da população. Integra o coletivo Dia de Glória, que atua no campo 

das artes com foco em ações efêmeras e performáticas em percursos urbanos.  

Edilara Lima Pacheco 

Edilara Lima Pacheco, socialmente denominada por LARA DEE, é uma socióloga 

brasileira, reconhecida internacionalmente por seu importante trabalho enquanto ativista 

de direitos das mulheres, ao agregar empreendedorismo social e a valorização da beleza 

feminina enquanto vetor de transformação e independência financeira. Destacando-se por 

sua relevante atuação no empreendedorismo social corporativo, atuação como 

palestrante e como diretora fundadora do Instituto Beleza & Cidadania Fellow de Ashoka, 

onde criou um Programa de Gestão Inovadora, que consiste no resgate da autoestima, 

melhoria da qualidade de vida, de geração de emprego e renda, utilizando a beleza como 

ferramenta para o empoderamento das mulheres. Mestranda em sociologia da 

Universidade do Porto.  

Isabel Pereira Leite  

Licenciada em história na Faculdade de Letras da Universidade do Porto em 1981, 

obteve, posteriormente em 1983, na Faculdade de Letras da Universidade Coimbra, a pós-

graduação de Bibliotecária-Arquivista-Documentalista. Foi bibliotecária na Escola Superior 

de Educação do Instituto Politécnico do Porto, até ter regressado à Faculdade de Letras da 

Universidade do Porto, em 1988, para desempenhar funções semelhantes, tendo sido 

responsável pela Biblioteca Central. À frente da Biblioteca Central da Faculdade de Letras 

da Universidade do Porto, Isabel Pereira Leite foi responsável pela conceção e montagem 

de mais de uma centena de exposições bibliográficas, tendo ainda organizado e participado 

em numerosos encontros científicos especialmente relacionados com as ciências 

documentais, em Portugal e no estrangeiro. Publicou cerca de 40 títulos e tem coordenado 

projetos ligados ao livro, à leitura e à divulgação da produção científica da Universidade do 

Porto. É também investigadora do CITCEM (Centro de Investigação Transdisciplinar 



 

 

304 

Cultura, Espaço e Memória), fazendo parte do Conselho Redatorial da CEM Cultura, Espaço 

& Memória, revista por este editada.  

Jaqueline Torquatro 

Bacharela em arquitetura e urbanismo pela Universidade Federal do Espírito Santo 

e Mestra em artes pela mesma universidade. No momento, é graduanda no curso de 

Bacharelado em artes plásticas e doutoranda em artes pela Universidade Federal do 

Espírito Santo. Atuou como pesquisadora do Laboratório de Extensão e Pesquisa em Artes 

da Universidade Federal do Espírito Santo, LEENA, com foco na pesquisa e catalogação da 

arte pública capixaba. Entre 2023 e 2025 foi bolsista CAPES, pesquisando a presença e a 

representação dos povos originários na arte pública capixaba. Atualmente, é orientanda da 

Professora Paula Guerra e bolsista CAPES, pesquisando gênero, artivismo e 

anticolonialidade, com foco em práticas coletivas no campo das artes. 

Júlia Almeida de Mello 

É professora colaboradora no Programa de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal de Santa Maria e finalista do Prêmio Jabuti Acadêmico 2025. Realizou 

pós-doutorado em artes pela Universidade Federal do Espírito Santo e doutorado em artes 

visuais pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, com estágio sanduíche na Kendall 

College of Art and Design of Ferris State University. Mestre em artes, possui formação em 

Design de Moda, Artes Visuais e Música. Suas áreas de investigação abrangem corpo, moda 

e inclusão social. É editora executiva da Todas as Artes - Revista Luso-Brasileira de Artes e 

Cultura, e membro das comissões científica e executiva da KISMIF International Conference 

e do Encontro Internacional Todas as Artes. Faz parte de três prestigiadas redes de 

investigação científica sobre música, artes e cultura: International Association for the Study 

of Popular Music - Portugal (IASPM-PT), da qual é membro fundador, a Urban Music 

Studies, e a rede Todas as Artes, Todos os Nomes.  

Letícia Maia 

Tem mestrado em Artes Plásticas pela Faculdade de Belas Artes da Universidade do 

Porto e bacharelado em Comunicação das Artes do Corpo pela Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo – PUC-SP. A sua prática artística situa-se na performance arte em 



 
 

 

305 

diálogo transdisciplinar com o desenho, a escultura, a fotografia e o vídeo. Nos últimos 

anos, apresentou seus trabalhos em diversos contextos, participando de festivais, mostras, 

exposições e residências artísticas no Brasil, Chile, Colômbia, Áustria e Portugal. Dentre 

eles: MUSAO - Museum auf abwegen Ottakring | Museum astray Ottakring em Viena, 

Áustria; PORTO FEMME - Festival Internacional de Cinema em Porto, Portugal; CONTEXTILE 

2020 - Bienal de Arte Têxtil Contemporânea em Guimarães, Portugal; entre outros. Atua 

também na organização e curadoria de mostras de performance, sendo uma das 

organizadoras da Movediça_Mostra de Performance arte. 

Margarida Leite Gonçalves 

Mestre em Ciências da Comunicação da Faculdade de Letras da Universidade do 

Porto. Trabalha a cena queer portuguesa, designadamente Filipe Sambado. Jornalista e 

ativista da cena queer portuguesa.  

Maria dos Santos Cardante 

Licenciada em Sociologia na Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Maria 

assume-se como ativista de causas sociais várias e é portadora de um feminismo muito 

ativo.  

Maria João Lima 

Mestranda e licenciada em Sociologia pela Universidade do Porto. Ativista e 

participante em diversos movimentos sociais. Tem apresentado o seu trabalho em diversos 

encontros científicos, sendo de salientar a sua abordagem à sociologia das obras culturais 

artísticas.  

Mercedes Lachmann 

Artista visual graduada em comunicação visual pela Puc Rio com formação na escola 

de Artes Visuais do Parque Lage. Em 2018, foi indicada ao Prêmio Pipa, um dos mais 

relevantes prêmios de artes visuais do Brasil. Em 2020 integra o coletivo de artistas 

@BoraGirls, que apoia causas de mulheres em situações de vulnerabilidade, através de 

ações de comunicação pela arte. Mercedes já apresentou inúmeras exposições no Brasil e 

no exterior e o seu trabalho está presente em diversas coleções públicas e privadas. A sua 



 

 

306 

pesquisa se dá, primordialmente, no campo da escultura, da instalação e do vídeo, 

privilegiando o uso de materiais naturais. 

Paula Guerra 

Professora Associada de Sociologia na Universidade do Porto e Investigadora no 

Instituto de Sociologia da mesma Universidade. Paula é Professora Associada Adjunta do 

Griffith Centre for Social and Cultural Research da Griffith University na Austrália e 

Professora Colaboradora Externa nos Programas de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal do Espírito Santo e em História do Brasil da Universidade Federal do 

Piauí no Brasil. É ainda investigadora do CITCEM – Centro de Investigação Transdisciplinar 

Cultura, Espaço e Memória, do Centro de Estudos de Geografia e Ordenamento do 

Território (CEGOT) e do DINÂMIA'CET – Iscte, Centro de Estudos sobre a Mudança 

Socioeconómica e o Território. É fundadora/coordenadora da Rede Todas as Artes: Rede 

Luso-Afro-Brasileira de Sociologia da Cultura e das Artes e da KISMIF 

(kismifconference.com). É presidente da International Association for the Study of Popular 

Music (IASPM) Portugal e vice-coordenadora da Research Network de Sociologia da Arte 

da European Sociological Association. Paula é editora-chefe (com Andy Bennett) da revista 

da SAGE DIY, Alternative Cultures and Society e da Bloomsbury Academic Book Series 

Critical Studies in Do-it Yourself Cultures. 

Renata Zago 

Professora de História da Arte no Instituto de Artes e Design e professora 

permanente do Programa de Pós-Graduação em Artes, Cultura e Linguagens da 

Universidade Federal de Juiz de Fora. Possui graduação em Artes Plásticas pela 

Universidade Estadual de Campinas (licenciatura e bacharelado), mestrado em Artes e 

Doutorado em Artes Visuais. Tem experiência na área de Artes, com ênfase em História da 

Arte, atuando principalmente nos seguintes temas: história da arte contemporânea, artes 

plásticas nos anos 1960-70, exposições de arte contemporânea, história das exposições, 

salões de arte contemporânea e Bienais de São Paulo. Foi bolsista do Programa Nacional 

de Pós-doutoramento da Capes no PPG-ACL na Universidade Federal de Juiz de Fora. É líder 

do grupo de pesquisa História da Arte como História das Exposições (CNPq) e membro do 

Comitê Brasileiro de História da Arte. 



 
 

 

307 

Simone Amorim 

Gestora cultural, doutora em Políticas Públicas, também possui pesquisa pós-

doutoral pela Universidade de Lisboa, mestrado em História, Política e Cultura, licenciatura 

plena e especializações em Letras e MBA em Gestión y Políticas Culturales pela Cátedra 

UNESCO Política Cultural y Cooperación da Universitat de Girona (Espanha). Possui 

experiência em organizações do terceiro setor, na coordenação e desenvolvimento de 

projetos socioculturais; na administração pública coordenou o processo participativo de 

elaboração do Plano Estadual de Cultura do Rio de Janeiro, além de ter sido conselheira 

para a área de Economia da Cultura no Conselho Municipal de Cultura do Rio. Atualmente 

é consultora de projetos socioculturais e investigadora (Pós-doutorado) nas áreas de 

cultura, territórios e cidades e gestora cultural na empresa municipal de cultura do Porto - 

Agora. 

Sofia Sousa 

Mestre em Sociologia e, atualmente, é doutoranda em Sociologia (com bolsa da 

Fundação para a Ciência e Tecnologia) na Faculdade de Letras da Universidade do Porto. 

Exerceu funções enquanto investigadora contratada pela Fundação da Ciência e da 

Tecnologia. Faz parte da Comissão Organizadora da KISMIF International Conference, da 

combART International Conference e do Seminário Internacional Todas as Artes. É membro 

do Comitê Executivo para a Web/Publicações da International Association for the Study of 

Popular Music (IASPM); é fundadora e secretária-geral da IASPM-Portugal (International 

Association for the Study of Popular Music – Portuguese Branch). Sofia é ainda responsável 

pela comunicação da revista da SAGE DIY, Alternative Culture and Society e editora 

executiva da Revista Todas as Artes – Revista Luso-Brasileira de Artes e Cultura.  

 

 

 

 

 



 

 

308 

 

 

 

 


