
 

 

121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

122 

Simone Amorim 

O verdadeiro salto consiste em introduzir na existência a invenção 

Frantz Fanon 

Isolado de seu contexto, o aforismo que serve de título a este texto (fragmento 

emprestado de um texto da própria Beatriz, Possibilidade em dias de destruição 52) 

revela apenas uma parte do conjunto riquíssimo de ideias ousadas daquela que foi 

uma das grandes intelectuais do pensamento social brasileiro, no século XX. Maria 

Beatriz Nascimento, artífice de ideias profundamente necessárias, é uma referência 

no tocante à complexificação do entendimento do quilombo enquanto território 

físico e existencial. A sua obra atravessa o binômio ‘mulher’ e ‘território’ como 

quem desafia a construção de uma poética inédita do desterritorializar-

se/reterritorializar-se. Ao historicizar a passagem do conceito de quilombo de lugar 

físico a um princípio ideológico, engatilha novamente o caráter desestabilizador da 

organização de uma resistência aos sistemas de opressão.  

Os quilombos eram frinchas no modelo escravagista, uma instabilidade 

inerente. E a extrapolação de sua forma-organizativa a um símbolo de resistência, 

concretizada no modo de uma historiografia insurgente, consolida a ideia da utopia 

enquanto disciplina, no imaginário de um conjunto de pessoas desumanizadas pela 

colonialidade, atualizada nas estratégias contemporâneas do modelo capitalista de 

organização das sociedades.  

Parte do trabalho de Beatriz, abruptamente interrompido pela sua partida 

prematura, reconstitui o papel histórico feminino no conjunto das lutas de resistência 

- inclusive a partir daquilo que entendia como estratégico: inter-relacionar 

 
52 Nascimento, 2018. 



 

 

123 

disciplinas em favor de uma historiografia de tipo novo. Na visão da historiadora, a 

forma quilombo remete a agrupamento, organização, distribuição e afeto: disciplina 

necessária em contexto de luta, mas especialmente perigosa em contexto de paz. 

São muitos e potentes os atravessamentos evocados no pensamento dessa voz 

atlântica, e resgatar as ideias de Beatriz Nascimento, na ocasião em que se assinalam 

os 35 anos de uma das suas obras mais reconhecidas - Orí - , é uma homenagem, e 

um lembrete, de que a palavra, a escrita e o pensamento crítico são armas 

importantes na luta feminista antissistema. 

Beatriz foi vítima de um feminicídio e é importante dedicar este texto a todas 

as vítimas dessa doença sociopolítica que assola o mundo todo na atualidade. Essa 

doença é uma ferida aberta pela necropolítica capitalista de reprodução da vida, que 

consome corpos e mentes como se mercadorias fossem, e não admite a possibilidade 

de outro registro senão a acumulação e a aniquilação do outro enquanto 

subjetividade total. Beatriz Nascimento, mulher, negra, historiadora, ativista e 

intelectual teve seu nome incluído no livro de heróis e heroínas da Pátria em 2023 - 

por meio da Lei 14.712/2023 - o documento que registra o nome dos brasileiros e 

brasileiras que se dedicaram de forma exemplar e heroica ao país. Seu legado e sua 

existência jamais serão esquecidos enquanto o movimento de todas nós continuar 

reverberando as suas ideias. 

Uma parte significativa da pesquisa de Beatriz Nascimento consistiu em escovar a 

História a contrapelo, decompor partes de uma história forjada na grande escuridão 

para reposicionar elementos cruciais ao entendimento da inflexão negra no 

continente americano. Como uma metáfora de si, uma historiografia insurgente traz 

elementos que, ao recompor uma narrativa fraturada, movimentam a engrenagem 

do presente em direção à complexificação das (r)existências negras. O engajamento 

na recomposição crítica do passado permite a abertura de novas possibilidades no 

presente. Nessa epistemologia, só existe o passado e é ele a energia vital do 

presente.  

Por norma, as definições oficiais já trazem originalmente a violência 

semiótica, de estabilização de algo que nem sempre deveria estar cristalizado, como 



 

 

124 

se ali não houvesse margem para leituras outras. O primeiro ato do projeto científico-

político de Beatriz Nascimento consistiu em questionar a definição oficial que o 

império impôs sobre o quilombo: 

Toda habitação de negros fugidos que passem de cinco, em parte desprovida, ainda que não 

tenham ranchos levantados nem se achem pilões neles”. Essa definição, da Consulta do 

Conselho Ultramarino de 2 de dezembro de 1740, influencia sobremodo o conhecimento que 

nos chegou até hoje. (Nascimento, 2021, p.112) 

E se essa definição não lhe pareceu suficientemente apropriada, tampouco as 

reconstituições históricas posteriores recompuseram o mosaico de forma adequada; 

por muito que buscassem inserir novas camadas ao fenômeno, tropeçaram em ruínas 

coloniais:  

Os escravos rebeldes que não queriam aceitar a escravidão fugiam para a mata virgem, nela 

acabavam formando aldeias do tipo que haviam deixado na África, escolhiam chefes e “viviam 

mais ou menos à moda primitiva”. Estes aldeamentos […], no século XVII, chamavam-se de 

quilombos. (Nascimento, 2021, p.110) 

A ideia de uma “vida primitiva” é absolutamente inadequada ao modo de vida 

africano do século XV ou XVI, haja visto o interesse europeu na importação do 

conhecimento africano e indígena para o cultivo da terra em território americano. 

Era preciso continuar reunindo elementos que permitissem complexificar a leitura 

da História, até ser possível aproximá-la da totalidade da experiência histórica dos 

quilombos. Nesse sentido, a despeito das leituras anteriores, Beatriz apresenta a 

contradição da tentativa de homogeneização e do saudosismo de uma vida anterior 

supostamente desprovida das nuances próprias de cada nação africana trazida para 

a América: 

Vivendo ainda sob o regime escravista oficial, o quilombo ou seus correlatos são tentativas 

vitoriosas de reação ideológica, social, político-militar sem nenhum romantismo irresponsável. 

Muito menos a fuga para o mato tem o caráter de vida ociosa em contato com a natureza, 

com base numa liberdade idealizada e na saudade da pátria antiga. (Nascimento, 2021, p.130) 

Todas as vezes em que a História é interpelada, põe a nu uma instabilidade de 

ideologias artificialmente estabilizadas. É neste momento que Beatriz propõe um 

resgate daquilo que realmente representou o quilombo na História do Brasil - uma 

ameaça. E aí reside sua força:  

 



 

 

125 

   

Podemos mesmo afirmar que esses quilombos são o primeiro momento da nossa história, em 

que o Brasil se identifica como Estado centralizado. (...) Tanto no século XVIII quanto no século 

XIX, a instituição procede como frinchas no sistema — muitas vezes convivendo com ele 

pacificamente — que ao serem vistas globalmente, ou seja, em todo o espaço territorial e em 

todo o tempo histórico, traduziam uma instabilidade inerente ao sistema escravagista. 

(Nascimento, 2021, p.161) 

Compreender a história como uma arena de disputa ideológica e não se 

conformar com uma narrativa que nos rouba a possibilidade de reconstituir 

elementos que forjaram a complexidade das humanidades negras nas américas, 

catapultou a dimensão do trabalho de Beatriz Nascimento diretamente para a luta 

política do movimento negro brasileiro do século XX.  

É no contexto dessa crítica que, em 1970, é fundado Movimento Negro 

Unificado, reunindo figuras históricas do pensamento social brasileiro no esforço de 

assumir o discurso sobre si e sobre o país. Na visão de Beatriz: 

Foi a retórica do quilombo, sua análise como sistema alternativo, que serviu de símbolo 

principal para a trajetória desse movimento. Chamamos isso de correção da nacionalidade. A 

ausência de cidadania plena, de canais reivindicatórios eficazes, a fragilidade de uma 

consciência brasileira do povo, tudo isso implicou uma rejeição do que era considerado 

nacional e dirigiu o movimento para a identificação da historicidade heroica do passado. (...) 

Quilombo passou a ser sinônimo de povo negro, sinônimo de comportamento do negro e 

esperança para uma melhor sociedade. Passou a ser sede interior e exterior de todas as formas 

de resistência cultural. (2021, p.166) 

Na medida em que reúne mais elementos que possibilitam a interpelação da 

história e consequente reconstituição de fenômenos sociais complexos, tanto mais 

armas estarão ao serviço da luta política contra as desigualdades estruturantes da 

sociedade brasileira. É preciso toda uma disciplina teórico-política para restaurar 

essa fratura original que, por séculos, posicionou a questão quilombola apenas pela 

lente do império, desconsiderando o acúmulo crítico de uma parcela significativa da 

população brasileira. 

 

 

 



 

 

126 

Na medida em que trabalhava cada elemento de um grande mosaico de peças 

dispersas nas duas partes do Atlântico, Beatriz encontra naquele oceano a 

epistemologia fundacional da existência social de uma coletividade na sociedade 

brasileira. A ideia do Atlântico como território originário demanda o entendimento 

de subjetividades forjadas na grande fratura, mas fortalecidas pela componente 

diversa de seus elementos, assim como adversa foi a grande travessia até o 

entendimento de um grupo de indivíduos como territórios existenciais, espaço-corpo 

de uma outra forma de vida na sociedade brasileira. 

O Atlântico como identidade aporta a componente do entrelugar, da rota, 

como território de criação e pertencimento. São de Paul Gilroy (2001) as formulações 

sobre o Atlântico como um espaço da possibilidade de outras fabulações. Para o 

sociólogo inglês, as culturas do Atlântico negro:  

especificam formas estéticas e contra estéticas e uma distinta dramaturgia da recordação que 

caracteristicamente separam a genealogia da geografia, e o ato de lidar com o de pertencer. 

Tais culturas da consolação são significativas em si mesmas, mas também estão carregadas e 

contrapostas a uma sombra: a consciência oculta e dissidente de um mundo transfigurado 

que tem sido ritual e sistematicamente conjurado por pessoas que agem em conjunto, e se 

abastecem com a energia fornecida por uma comunidade mais substantivamente democrática 

do que a raça jamais permitirá existir (p.13)  

A ideia de sermos criaturas atlânticas está presente nas epistemologias 

desenvolvidas por muitos grupos no continente – e é nela que reside a especulação 

do entre-lugar daquela identidade que é ela própria território e ocupação. Para onde 

quer que sejamos desterritorializados, construiremos uma tecnologia de 

reterritorialização ancestral porque, como bem mencionou Gilroy, somos aqueles 

que “se abastecem com a energia fornecida pela comunidade”. Essa existência 

atlântica (Nascimento, 2018), amefricana/ladina (González, 2018), da fronteira 

(Anzaldúa, 2016), é um patrimônio criado pela força daqueles que compreenderam 

desde muito cedo que a força reside no coletivo e na experiência coordenada da 

resistência.  



 

 

127 

Para Beatriz, o quilombo é aquele espaço geográfico onde se tem a sensação 

de oceano (Nascimento, 2018, p.336). Nele, a relação é mais importante que o ser, 

porque o ser é o estar, é o permanecer. Desenvolvemos o entendimento de que somos 

partes de uma ancestralidade complexa, forjada na luta, mas que tem a festa como 

utopia; fragmentada, mas que sabe reconstruir as suas partes e constituir novas 

totalidades. A acomodação das identidades negras em uma totalidade atlântica 

extrapola a soma das partes para criar um novo elemento na história social do 

território que se convencionou chamar americano. Somos fruto de um amálgama de 

tradições e conhecimentos que juntos transformaram profundamente aquele pedaço 

de terra do outro lado do oceano. 

Um território existencial que se desloca no espaço é uma potência, porque 

traz em si a subjetividade da experiência histórica da origem e a força da autonomia 

em relação à adversidade do espaço de chegada. Foi necessária muita disciplina para 

a garantia da sobrevivência, do contrário já teriam desaparecido da terra. Não é 

possível desterritorializar quem se reconhece atlântica porque a matéria de que 

somos feitas é fluida, movente. Esses elementos conferem a força necessária à 

resistência e à possibilidade da fabulação da utopia enquanto disciplina. Sem esse 

componente, um conjunto de pessoas excluídas da modernidade já teria 

desaparecido, no entanto, resistem.  

A importância do desenvolvimento dessa abstração tornou possível, muitos 

séculos depois, a reconstrução de utopias de resistência no Brasil. Elas se fizeram 

ouvir no mundo todo, seja por meio do movimento negro, seja por meio da 

organização de trabalhadores periféricos, seja pela persistência das mulheres que, 

mesmo tendo a sua existência constantemente ameaçada, continuaram e continuam 

dedicando suas vidas à reconciliação da história com o compromisso da política. 

No ensaio Acerca da consciência racial (Nascimento, 2022, p.179), escrito 

provavelmente entre a segunda metade dos anos 1970 e o início da década seguinte, 

Beatriz nos apresenta Jurema, uma personagem marcante daquilo que viria a se 

configurar como um ponto de ruptura na sua vida, antecipando no Brasil um debate 



 

 

128 

que se fortaleceria apenas muitas décadas depois. A autora relembra que certa vez, 

ao se recusar: 

entrar pela entrada de serviço de um edifício, o porteiro justificou a atitude que tomara (quis 

me obrigar a entrar), dizendo que não adivinhava se eu era empregada doméstica ou amiga 

da pessoa a quem ia visitar. Do mesmo modo, na infância, a pessoa que levantou meu vestido 

justificou que não adivinhava se eu era menino ou menina, por causa do meu cabelo 

encarapinhado. Do mesmo modo, a professora não adivinhava que eu era uma das melhores 

alunas da escola e que tinha os mesmos direitos das crianças brancas nas mesmas condições 

(Nascimento, 2022, p.188)  

Este talvez seja um dos textos nos quais Beatriz mais se escancara 

publicamente entre todos que compõem o conjunto de sua obra - o que é muito 

difícil, em se tratando da sua prolífica produção. Beatriz é uma intelectual pública 

com vasta publicação na comunicação social brasileira, marca do seu ativismo e a 

atividade intelectual orgânica no seio do movimento negro, ainda que no contexto 

da ditadura empresarial-militar que o país vivia. Trata-se de um texto brilhante, 

íntimo, potente, desafortunadamente atual. Ele é o expoente máximo do feminismo 

de alguém que soube, com astúcia, antecipar o debate sobre as camadas sobrepostas 

de exclusão forjadas para alguns corpos determinados a ficarem pelo caminho. 

Beatriz Nascimento não se dedicou ao estudo aprofundado sobre a situação da 

mulher na sociedade brasileira de seu tempo, tampouco se ocupou em 

teorizar/historicizar os movimentos das mulheres no Brasil ou no mundo naqueles 

anos. Mas, inúmeras vezes, debruçou-se com profícua assertividade em temas que, 

direta ou indiretamente, relacionam-se com as desigualdades de oportunidades que 

fazem com que a alguns lhes seja negada a possibilidade de um uma existência digna. 

Era neste registro que ela e algumas outras mulheres do movimento negro brasileiro 

levantaram suas vozes e deram as suas vidas para que uma reflexão incômoda 

pudesse começar a ser feita no país.  

Em recente reflexão acerca do conjunto da militância de sua mãe, Bethânia 

Nascimento Gomes (2023, p. 358-361), é relembrada a ocasião em que Beatriz foi 

presa pelos militares. Assim como ocorreu nas famílias de outros intelectuais do 

período, a sua também se aterrorizou com o que podia acontecer na eventualidade 

de que estes viessem à sua casa e encontrassem o material de trabalho da 



 

 

129 

historiadora e ativista - fundadora do grupo de pesquisas André Rebouças e prolífica 

produtora de conteúdo sobre o movimento negro no Brasil.  

Beatriz foi salva porque vivia em um bairro do subúrbio do Rio de Janeiro e a 

polícia jamais pensaria que naquele lugar alguém frequentasse a universidade. 

Sequer cogitaram a possibilidade de que, naquela periferia negra e de trabalhadores 

pobres, pudesse emergir uma intelectual da estatura de Beatriz. A esse 

acontecimento, Bethânia vincula a razão de porque raramente os negros, ainda que 

ativistas, dedicam-se a uma reflexão crítica aprofundada sobre a ditadura 

empresarial-militar brasileira: porque nestes territórios, e para estas pessoas, a 

ditadura não acabou de fato, porque eles nunca deixaram de estar sob risco (p.360). 

O feminismo de Beatriz não é sobre ou para as mulheres, mas antes, e 

sobretudo contra as desigualdades sociais presentes na sociedade brasileira racista, 

patriarcal e ainda então exploradora das classes trabalhadoras. Beatriz foi a primeira 

militante do movimento negro a receber um convite para visitar um país africano, 

em uma época na qual o trânsito internacional de militantes e intelectuais negros 

não era frequente em função da ditadura brasileira (1964 - 1985), que criava uma 

série de obstáculos para a realização desse tipo de viagens. Não está desvinculada 

desse pioneirismo e atuação a constatação da ativista e filósofa marxista americana 

Angela Davis, que, em 2023, em visita ao Brasil, declarou que Lélia González e 

Beatriz Nascimento foram as fundadoras do feminismo negro no mundo - um 

movimento político que, segundo ela, nasceu no Brasil.   

De volta ao ensaio referido no início desta seção, finalizo este texto com a voz 

atlântica de Beatriz (2022, p.188) à Jurema. É quase possível imaginar o seu jeito 

enérgico, e ao mesmo tempo calmo e grande como o mar: “eles não sabem que você 

um dia me disse - continue. Eu continuei (...) de onde você estiver, fazendo das tuas 

palavras as minhas: “Não deixe que façam isso connosco!”.  

A luta continua 

A luta continua porque estou farto da fome 

A luta continua porque estou farto da miséria 

A luta continua porque estou farto de calúnia 

A luta continua porque estou farto de ser estúpido 

Há quinhentos anos que sou analfabeto 

Não sou ninguém 



 

 

130 

Não tenho fome 

Há quinhentos anos que sou rapaz 

Mesmo aos cem anos 

Há quinhentos anos que sou espancado 

Há quinhentos anos que sou esborrachado 

O meu pai chama-se rapaz 

A minha mãe ó Maria 

O nome da minha irmã é rapariga 

A luta continua porque estou farto da fé e do Império 

Das civilizações ocidentais 

Das religiões hipócritas 

Estou farto de ser sub-homem 

Estou farto de ser ignorante e ignorado 

A luta continua porque estou farto de esperar 

Estou farto das migalhas 

A minha terra tem maná, leite e mel e não como 

Tenho fome de séculos 

Já não suporto os ladrões do meu pão 

Já não suporto os ladrões da minha força 

Já não suporto os ladrões das minhas riquezas 

Ainda ontem na minha rua alguém pedia esmola 

A luta continua porque do oceano ao leste 

A quitandeira ainda grita: laranja, laranja minha senhora 

A lavadeira ainda diz: bom dia minha senhora 

A luta continua…(Beatriz Nascimento: Uma história feita por mãos negras, p.191) 

Anzaldúa, G. (2016). Borderlands/La frontera: La nueva mestiza. Capitán Swing. 

Gilroy, P. (2001). O Atlântico Negro: Modernidade e dupla consciência. Editora 34. 

Gomes, B. N. F., Davies, A., & Smith, A. A. (Eds.). (2023). The dialectic is in the sea: The Black radical 
thought of Beatriz Nascimento. Princeton University Press. 

González, L. (2018). Primavera para as rosas negras. Diáspora Africana. 

Nascimento, M. B. (2018). Beatriz Nascimento, quilombola e intelectual: Possibilidades nos dias de 
destruição. Diáspora Africana. 

Nascimento, M. B. (2021). Ratts, A. (Org.). Beatriz Nascimento: Uma história feita por mãos negras. 
Zahar. 

Nascimento, M. B. (2022). Ratts, A. (Org.). O negro visto por ele mesmo. Ubu. 

Ratts, A. (2006). Eu sou atlântica: Sobre a trajetória de vida de Beatriz Nascimento. Imprensa Oficial; 
Instituto Kuanza. 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula9  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula9


 

 

131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


