l : ‘/1\ i‘ I
AN S S a—

P(Ju.ﬂ..m.'t.kﬂ SEASA ;.;l/ﬂ e N ——

N % =
A 2 S
5 ‘4“”%%{;”“"(\?’\"" : )A'N.,/‘A’Wlk.l =}
8 P NN VA S S—— e Nb | 5e
AT ; SN

ZaV AN >
l%.ﬂw}'(\‘

% ‘

/NS

R

I\
b

\7 )
My

A
K
K
>
i

=
A

PN
Wi

o

==
(i

—~—

A\

\\

-

UMA ALTERNATIVA

N

-

CAPITULO 7

e e
e S

R L gt A

-

ALICIA MEDEIROS

-

PUBLICOS ATRAVES DO CAMINHAR

FEMININO

REBEL GIRL

-~

A “FLANEUSE” - ACOES EM ESPACOS



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - A¢cdes em espagos publicos

através do caminhar feminino

Alicia Medeiros
Introdugao

Com a transicao da ldade Média para a Moderna, o crescimento urbano tornou-se
inevitavel, intensificando-se com a Revolucao Industrial. Esse processo trouxe novas
dinamicas e transformou as cidades, culminando no surgimento da metrépole e de
um estilo de vida urbano. Nesse contexto, surgiu o fldneur, um personagem que
observa e se encanta com a vida cadtica das grandes cidades. O termo, de origem
francesa (que poderia ser traduzido como "andarilho" ou até "vadio"), foi empregue
por diversos autores, mas € frequentemente associado ao poeta francés Charles
Baudelaire. Com as transformacoes de Paris no periodo do Segundo Império (Harvey,
2008), a figura desse personagem poético, que vagueia pelas reformas urbanas e
pelas multidoes da cidade, passa a dominar os escritos de Baudelaire, revelando seu

grande fascinio3? pela vida urbana.

Figura 7.1. O personagem flaneur, em ilustracdo de Paul Gavarni, 1842

32 Muitos outros autores também compartilharam do mesmo fascinio, ndo s6 em Paris, mas em outras cidades,
como fez o norte-americano Edgar Allan Poe ao retratar Londres em seu conto de 1840 O homem das multiddes
(Jacques, 2012)


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosler-LeFlaneur.jpg

102

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos

através do caminhar feminino

A possibilidade de uma mulher também poder ser flaheur (Figura 7.1), no
entanto, nunca se mostrou possivel ao longo do séc. XIX e ainda hoje permanece em
debate. Segundo Dreyer & McDowall, a posicao das mulheres nas ruas publicas
“sempre foi marginal, e suas experiéncias, limitadas e reguladas”, enquanto o
homem continua livre ao transitar pelo espaco urbano. Assim, a “flaheur feminina
ou flaheuse continua a ser uma questao controversa, mesmo em tempos
contemporaneos, onde as mulheres, em principio, sao percebidas como sendo livres

de discriminacao”?? (Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 33).

Walter Benjamin define o flaheur como sendo o principal espectador urbano
moderno, um detetive urbano e ao mesmo tempo um espectador romantico, uma
pessoa alienada pelo capitalismo, a indUstria e a metrépole que se sente
completamente a vontade no espaco citadino (Benjamin, 1985). E importante
salientar que o flaheur de Baudelaire (séc XIX) nao é qualquer pessoa do genero
masculino, que caminha pela cidade entre casa, trabalho e lazer. Tampouco é um
turista, pois a “flaherie requer um conhecimento da cidade, e para Baudelaire o
flaheur s6 poderia ser um verdadeiro artista se conhecesse a cidade e como usa-la”
(Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 31).

Para a sociologa e académica Janet Wolff, o flaneur do séc. XIX é
“necessariamente masculino”, pois ele possui o “privilégio de passar despercebido”,
e que o problema principal para as mulheres que ocupavam o espaco publico na
época era a colocacao de um selo negativo do ‘nao respeitavel’ e sua associacao
como streetwalker3* (Wolff, 2008, p. 19), associadas as prostitutas ou mulheres da
classe trabalhadora, julgadas como sendo pessoas sem valor moral. A impossibilidade
da existéncia de uma fldneuse no séc. XIX se da pois, na cidade, mulheres sao vistas

como parte da arquitetura urbana, algo a ser observado pelo fldneur, se tornando

B Esta colocacdo de Dreyer e McDowall é baseada em uma percepc¢ao popular de que, apds a obtencéo do sufragio
e da ascensdo feminina no mercado de trabalho, as diferencas entre o género feminino e masculino ja estariam
eliminadas.

34 Wolff usa o termo ‘streetwalker’, que, na lingua inglesa, se traduz como ‘prostituta’ ou ‘aquela que solicita na rua'.
Sendo que o termo ‘solicitation” em inglés tem como um dos significados 'oferecer sexo por dinheiro, geralmente
em lugar publico’. A sexualizacdo deste termo também pode ser vista em outras linguas. O termo ‘vadio’, que
originalmente denota uma pessoa que ‘vaga’ sem destino, no feminino da lingua portuguesa (Brasil), vadia tem uma
conotagdo insultuosa para mulheres, sendo usada como um sindnimo para trabalhadoras sexuais ou para mulheres
gue ndo seguem os dogmas morais impostos. Ja em Espanhol, ‘fulano’ denota um homem qualquer, um ‘perdido’,
ja o feminino ‘fulana’ descreve uma mulher ‘perdida’, porém ‘sem dono’, também um sindnimo de ‘prostituta’.



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

assim, parte das mercadorias do espetaculo urbano?® (Elfriede Dreyer & McDowall,
2012, p. 33)%¢. Dada essa descricao do flaneur como um personagem alienado e imerso
naquilo que viria a ser a cidade capitalista, James Donald coloca a questao: “para
ser franco, por que diabos qualquer mulher desejaria ser um flaheur?”3” (Donald in
Wolff, 2008, p. 18).

Ora, culturalmente, a imagem do fldneur tem, ao longo dos anos, evoluido
para a imagem de um personagem que nao so se sente atraido pelo urbano e a vida
citadina, mas um personagem que € tanto produto como consumidor deste espaco
social. E o ato inevitavel de estudo3® da metrépole e da sociedade que a habita.
Talvez, se o fldneur também por acaso for um artista visual ou escritor, ele pode

registrar esses pensamentos em imagens ou palavras (Wolff, 2008, p. 18).

Podemos ver em publicacoes mais recentes uma tentativa de apropriacao da
palavra fldneuse (no feminino) para colocar a categoria ‘mulher’ em pé de igualdade
com seu pronome masculino, fldneur. No livro “Fldneuse: Women Walk the City in
Paris, New York, Tokyo, Venice, and London”, por exemplo, Lauren Elkin tenta
resgatar escritoras e personagens conhecidas pelas suas andancas e exploracoes do
ambiente urbano. Assim, George Sand, Jean Rhys, Virginia Woolf e outras autoras,
artistas e personagens sao analisadas neste ato da flanérie no feminino, pois segundo
Elkin, “sugerir que nao poderia haver uma feminina do fldneur é limitar as formas
como as mulheres interagiram com a cidade as formas como os homens interagem
com a cidade.?®”(Elkin, 2016, p.11)

35 0 conceito da ‘sociedade do espetaculo’ discutido por Guy Debord, é amplamente usado em debates sobre o
urbano, o que nao é de se admirar, inclusive pela sua atuagdo no Grupo Internacional Situacionista, sua critica ao
urbanismo e a apologia ao exercicio da ‘deriva’.

36 Se de fato esta associacdo negativa do corpo feminino e da feminilidade nos espagos publicos esta
ligada a ideia do trabalho sexual e as questdes de classe do século XIX, ou se estaria ligada a subjugacdo da
feminilidade como um todo que antecede este periodo, é dificil de se demarcar, mas a verdade é que a presenca
de mulheres no espaco publico urbano do século XIX é invisivel, ou marginal, e muitas destas caracteristicas
permanecem até hoje.

37 o put it bluntly, why on earth should any woman want to be a flaneur?” — tradugéo livre

38 Enfim, o ato de flanerie se transforma em uma tentativa ideoldgica de pessoalizar o espaco social urbano e de
assegurar que a observacdo passiva do individuo é adequada para o conhecimento da realidade social (Buck-Morss
in Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 32)

39 “To suggest that there couldn't be a female version of the flaneur is to limit the ways women have interacted
with the city to the ways men have interacted with the city.” (Elkin, 2016, p. 11) — Traducéo livre



104

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos
através do caminhar feminino

Segundo Elkin, portanto, a tentativa de apropriacao da palavra fldneuse (no
feminino), nada mais é do que a busca da igualdade na habitacao do espaco publico
pelo género feminino. Uma busca por redefinir os canones pelos quais é feita a leitura

do espaco urbano.

No entanto, apesar de eventualmente trazer a tona questdes referentes as
dificuldades que estas personagens e autoras enfrentaram em suas caminhadas, Elkin
prefere, de forma global, ignorar estas questées (e suas origens) e parece
simplesmente dizer ‘ando na rua, quero ser uma flaneuse, entao o serei’. Esse
posicionamento nada mais é do que a apropriacao de um pensamento romantico e
alienado ja existente a volta deste personagem. No entanto, também é um
pensamento muito enraizado em uma espécie de feminismo-branco-neoliberal que
parece seguir a risca o cartaz estadunidense ‘We can do It’. Ora, a questao nao é se
mulheres gostam ou nao de caminhar na rua, ou se o faziam e o fazem, mas sim como

o fazem, em que condicoes e sob quais opressoes.

E, portanto, inevitavel que esta tentativa de apropriacdo e redefinicdo de
conceito ainda nao tenha atingido uma plenitude para estas fldneuses em potencial.
A cidade patriarcal ainda € muito dividida no que diz respeito ao género. A
visibilidade do corpo feminino ou feminizado como objeto de consumo, ainda se
encontra muito presente, tanto que o assédio sexual em espacos publicos,
transportes, e espacos semi-publicos (como shoppings, galerias, lojas, etc), continua

sendo um problema, e persiste como uma das pautas de lutas feministas.

Marchas e manifestacoes feministas contra o assédio/violéncia de género (e a
favor do direito a cidade), como a norte-americana Take Back The Night (anos 70),
a canadense Slutwalk (2011) ou os Lanternacos brasileiros, sao acées que tém usado
do proprio caminhar como ferramenta de visibilizacao do assédio nas cidades como
um problema de seguranca publica. Mulheres e pessoas dissidentes de género negras,
periféricas e imigrantes, principalmente, sofrem com a falta de infraestrutura
urbana em seus bairros, o que aumenta a sensacao de inseguranca e medo de andar
na rua. Mesmo para estas pessoas, que transitam na esfera publica entre trabalho e
lazer (e nao necessariamente praticam a fldnerie de uma forma consciente), &

evidente a percepcao de que o espaco publico urbano nao €, de todo, igualitario.



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

Para mulheres e pessoas dissidentes de género que efetivamente desejam
praticar a fldnerie, é inevitavel a sensagao de inseguranga®. Pode-se dizer, portanto,
gue a suposta flanéuse, pregada por Elkin, € impedida de conseguir atingir uma das
premissas da flanerie: se sentir a vontade e se deixar levar na sua caminhada em
espaco publico. Ou seja, “yes, we can do it!”, mas em que condi¢ées? De que forma?
Queremos nos alienar das problematicas que atingem nossos corpos e 0s corpos de

outrem?

A flaneuse, entéo, ainda ndo é um personagem possivel no que diz respeito a
direitos de ocupacdo e errancia nas cidades contemporéaneas. Este personagem
permanece em estado de utopia para diferentes pessoas que desejam incorporar esta

atividade, e aqui questiono se sequer seria algo que deveriamos almejar.

N&o obstante, vemos que varias ativistas, artistas e mulheres em geral
continuam a ocupar e caminhar no espago publico urbano, apesar destes obstaculos,
vivem e resistem nas grandes metrépoles. Mas se ndo podemos chama-las flanéuses,

que termo seria possivel para esta personagem urbana?

Rebel Girl: uma flaneuse possivel?

O conceito de fldnerie € um que, apesar de nao muito popular, ja esta bem
estabelecido nos campos das artes e nos espacos académicos. Sendo assim, o
personagem flaneur, nao se limita apenas a uma pessoa que caminha, mas sim, a
uma pessoa que caminha sob certas condicoes (ou privilégios) de desenvoltura,

confianca e anonimidade.

Ja que a proposta € a redefinicao dos canones, seria um certo contrassenso
até mesmo limitarmo-nos com os mesmos conceitos ja estabelecidos e ignorar a
realidade da violéncia sofrida por mulheres e outros corpos que nao gozam dos

mesmos privilégios do fldneur-homem-europeu-branco-cisgénero*’. Como se auto

40 No artigo The contemporary flaneuse, a artista e pesquisadora Helen Scalway fala sobre a visdo da flaneuse ser
um olhar complexo “envolvendo, para comecar, a visdo dos olhos na parte de tras da cabeca, a visdo periférica (...)
e um célculo constante e mais distante de possiveis rotas de fuga.”(Scalway, 2008, p. 167).

41 Aqui, ndo procuro demonizar o personagem flaneur por completo ou propor o ndo uso da palavra, no entanto
gostaria de discutir como diversas identidades ndo tém acesso a privilégios intrinsecos desta persona, o que
demonstra que o espago publico ndo é democratico e que as leituras romanticas sobre a esfera publica enquanto
um “espaco de todos” ndo refletem o estado no qual esta esfera se desenvolveu ao longo dos anos, assim como o
seu estado atual.



106

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos publicos
através do caminhar feminino

definiria a pratica de uma errante mulher? Como se auto definiriam as diferentes

pessoas BIPOC#? que usam o caminhar como pratica?

Se mostra necessaria, portanto, a discussao de uma ampliacao de vocabulario
que melhor descreva identidades (ou personagens) ligadas a pratica da errancia
urbana que tém uma experiéncia ou pratica que ultrapassa ao conceito de
flaneur/flanerie ja estabelecidos, algo que possa transformar a errancia em uma
pratica mais plural. Para iniciar a busca por um termo mais apropriado na definicao
da pratica da errancia urbana feminina, decidi que poderia tentar resgatar alguma
referéncia cultural de luta feminista ja existente e, de preferéncia, mais ‘atual’,

algo que fugisse um pouco da percepcao de fldnerie associada ao século XIX*.

Na tese “Walking for it - Caminhar como uma prdtica artistica nas cidades das
midias méveis: uma resisténcia poética a violéncia de género” (Medeiros, 2022)
explorei a possibilidade ou sugestao do uso do termo rebel girl (mUsica e termo
popular no movimento punk riot grrrl dos anos 90) para iniciar** uma discussao de

uma pratica de errancia no feminino.

Flaneur Rebel Girl

je, principalmente

Caminha Individualmente

Figura 7.2. - Principais diferencas entre o personagem Flanéur e a personagem punk Rebel Girl. Imagem original
da comunicagdo "Rebel Girl: a collective alternative to the ‘flanéuse’?” apresentada durante a conferéncia KISMIF
(Keep it Simple Make it Fast) em Julho de 2021.

42 BIPOC - abreviagdo do inglés ‘Black, Indigenous and People of Color'.

43 Houve também uma preocupacao em buscar referéncias que fossem mais populares e ndo tao ligadas a academia
ou a um certo eruditismo seletivo. Naturalmente, acabei por me concentrar no universo musical popular.

A% Digo ‘iniciar’ pois acredito que nem todas as mulheres e pessoas socialmente feminizadas (em uma imensidao
de pluralidades e realidades do ‘feminino’) poderdo se identificar com este termo ou se verem representadas nesta
definicdo. No entanto, encaro esta proposta como um pontapé inicial de uma possivel discussdo complexa e coletiva
de vocabularios e identidades errantes.



N

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agcdes em espagos publicos

através do caminhar feminino

Rebel Girl seria uma garota contestadora e combativa, que apesar das mazelas
presentes nas cidades patriarcais, caminha de cabeca erguida e traz a revolucao nos
passos. Para esta mulher, caminhar e ocupar a cidade é um sindnimo de resisténcia
politica. Em suma, por que continuariamos a querer ser fldneuses, passivas e
alienadas pela cidade capitalista e patriarcal, se podemos ser garotas rebeldes e
levar a cabo a revolucao feminista? A Rebel Girl caminha pela revolucao e incita as
suas amigas a fazerem o mesmo. Ela nao se importa se vai ser vista como fufa, puta,

exagerada, escandalosa ou louca.

Para mulheres e pessoas socialmente feminizadas, a pratica artistica através
do caminhar esta intrinsecamente ligada a vivéncia diaria nos espacos. Vivéncia esta
que esta marcada por traumas de violéncia fisica e simbolica que acabam por criar
gatilhos emocionais durante a pratica ou, no minimo, inspirar e informar esta pratica
de forma critica. A consciéncia de que a cidade nao é apenas um reflexo do
‘espetaculo do capital’ (Debord, 1997), como diz a premissa situacionista, mas
também um reflexo de espetaculos patriarcais, racistas, coloniais e hetero-cis
normativos parece ser algo mais claro para as identidades que se véem afetadas por
estas forcas que se autoalimentam e que foram base para a implementacao e

consolidacao do espetaculo capitalista criticado por Debord.

ExXcuse Meyp

o
' Hi, I just wanted to let
you know that I am not

going to
smile

< act dumb WOMEN DO NOT DESERVE RAPE!
X hide my body
¥ pretend

* lie '
*be silent

for you. And that -
eéverything I do I do for me
1] and I'm not going to let
you laugh at me, make fun
of me, harrass me, abuse me o
OF rape me anymore. Because
‘ I am a girl and me and my “ °

irl] e
girlfriends are not afraid

of

{OULD BE AELE TO WALX DOWN THE!

{ITHOUT BEING HARASSED)

vou!

Figura 7.3. Paginas de zines feministas distribuidos durante o movimento Riot Girl.

Assim, a necessidade de se pluralizar as analises e narrativas urbanas, sejam

estas através de ferramentas artisticas ou investigativas, se mostra necessaria e


http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html
http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html

108

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos

através do caminhar feminino

emergente. A concepcao do conceito de Rebel Girl (aliada a outras possiveis
identidades/personagens nomades nao hegemonicos) em derivas, para além de uma
alternativa ao conceito de fldnerie, também poderia ser usada de forma coletiva,
uma vez que muitas manifestacdes feministas também procuram ocupar o espaco

urbano e questionam a cultura de violéncia de género®.

A seguir, irei abordar algumas marchas feministas que tratam principalmente
sobre a ocupacao do espaco publico, exemplos de manifestacoes feministas
organizadas por diferentes rebel girls ao redor do mundo.

Take Back the Night, Slutwalks e Lanternagos: o caminhar como militancia e

manifestacao

A marcha Take Back the Night foi uma das primeiras* a reclamar sobre violéncia de
género em espacos publicos. Take Back the Night (TBTN) ganhou mais forca nos
Estados Unidos, no fim dos anos 70, principalmente em campus universitarios, onde
a incidéncia de violacoes era muito elevada, o que causava revolta uma vez que nao

havia resposta das instituicoes sobre tais violéncias.

Figura 7.4 - Instalagdo/performance de Suzanne Lacy e Leslie Labowitz em uma marcha Take Back the
Night (Sdo Francisco, EUA, 1978)

45 Inclusive, a relagdo da pratica artistica nestes eventos acontece com certa frequéncia, através de performances,
codigos de vestimenta e instalacoes.

46 [ dificil dizer as suas origens com muita certeza, podendo ter se originado em 1877, na Inglaterra, ou ainda,
segundo Finn Mackay, as marchas Take Back the Night (US) e Reclaim The Night (UK) foram ambas inspiradas em
uma marcha organizada por mulheres em 1976 durante o International Tribunal on Crimes Against Women, na qual
mulheres acenderam velas e marcharam pelas ruas pouco iluminadas de Bruxelas, sendo essa, segundo Mackay, a
primeira marcha documentada de mulheres a noite (Mackay, 2014).



N

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agcdes em espagos publicos

através do caminhar feminino

A marcha TBTN se foca, como o nome ja diz, em conquistar ou reclamar o
espaco urbano noturno como um espaco seguro para caminhar e ocupar. Muitas
vezes, estes eventos sao organizados em resposta a picos de violéncia contra
mulheres ou a determinadas “medidas de seguranca” colocadas por instituicoes
durante o aumento destes ataques. Em meados dos anos 70, em Leeds (Inglaterra),
por exemplo, apos uma série de ataques a mulheres#, a policia local decidiu instituir
um toque de recolher para mulheres. Segundo Julie Bindel, escritora e ativista
feminista inglesa, as mulheres ficaram furiosas, pois estavam sendo castigadas
(através do toque de recolher) por serem alvos da violéncia masculina (Julie Bindel
In Henson, 2020).

Estas respostas das autoridades de seguranca em relacao a violéncia contra
mulheres sao atitudes embebidas de sexismo, e nao é algo que ficou nos anos 70. Em
Janeiro de 2011, em Toronto, um agente policial durante um forum sobre seguranca
publica na Universidade de York, disse: “Disseram-me que nao deveria dizer isso,
mas as mulheres deveriam parar de se vestir como vagabundas para evitar serem
vitimadas.”# (Currans, 2017, p. 63). O comentario levantou revolta entre as alunas
de York, que sentiram necessidade de organizar uma marcha contra o pensamento
machista dos 6rgaos de seguranca locais. A marcha foi entao nomeada Slutwalk, e
buscava questionar a culpabilizacao das vitimas de violéncia de género baseada em
normas de comportamento e vestimenta. Assim, esta marcha acabou ficando
conhecida pela vestimenta das suas participantes, que acabavam por usar roupas

mais curtas e associadas a ideia coletiva de slutshaming®.

47 Ver a minissérie The Ripper para saber mais sobre o caso.

48 'I've been told I shouldn't say this, but women should stop dressing like sluts to avoid being victimized.” —
Traducao livre

49 Desde o inicio, as Slutwalks foram criticadas por alguns grupos feministas pela sua abordagem de linguagem,
como a reivindicagdo da palavra slut, e todo seu esteredtipo visual e comportamental ligado a sexualidade feminina,
pois a marcha estaria, segundo algumas feministas, fazendo um 'desservico’ ao feminismo e caindo em ‘armadilhas
patriarcais’ de autosexualizacdo de corpos feminizados. No entanto, suas organizadoras acreditam que o uso da
palavra slut é uma forma de empoderamento critico pois € uma critica “(...) sobre a politica de poder que produz o
significado com o qual o termo é imbuido” (Ratna Kapur em Currans, 2017, p. 66). Atualmente, slut € um termo que
ndo so é usado de forma vulgar para identificar trabalhadoras sexuais, mas também um termo pejorativo para todas
as mulheres em geral, baseado em aparéncias e comportamentos (sejam estes reais ou presumidos) que estariam,
a partir de uma leitura machista, ligados a condutas sexuais reprovaveis pela norma patriarcal. Todo esse significado
é gerado dentro de uma cultura de submissado da sexualidade autbnoma de mulheres.



110

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos
através do caminhar feminino

Essa cultura de submissao, controle e violéncia contra mulheres e corpos
feminizados € uma das principais origens da violéncia de género em espacos publicos,
e a pratica do slutshaming acaba por legitimar e normalizar este tipo de violéncia.
Por isso, muitas marchas e manifestacdes se focam nesta tematica. No entanto,

outras manifestacoes também buscam criticar a infraestrutura de projetos urbanos.

No Brasil, por exemplo, tém se realizado os chamados “Lanternacos”, marchas
em bairros periféricos que reclamam da falta de iluminacao e manutencao dos
espacos publicos, para além de criticar também a falta de policiamento eficaz nestes
bairros. Ja foram organizados lanternacos em trés estados brasileiros - Pernambuco,
Rio Grande do Norte e Sao Paulo -, tentando pressionar o poder publico a intervir.
Em Heliopolis, bairro periférico de Sao Paulo, um lanternaco realizado em 2014
reviveu a discussao e luta por iluminacao, e gracas a mobilizacao das mulheres*?,
Helidpolis foi o primeiro bairro da América Latina a receber iluminacao publica em
LED (lpiranga, 2015).

Estas marchas sao caminhadas que reclamam o espaco urbano para mulheres
e corpos feminizados, a partir das experiéncias rotineiras de mulheres nas cidades.
A aproximacao da vida e da rotina com as artes e a resisténcia politica é algo que
também foi abordado pelo grupo Internacional Situacionista (IS), pois estes viam no
espaco pUblico urbano um campo de pesquisa e acdo essencial para a revolucéo. E
possivel dizer que atualmente, o caminhar como pratica artistica tem atraido cada
vez mais Rebel Girls para os ambientes publicos urbanos. Estas artistas tém, ao longo
de sua praxis, constituido analises de um espaco urbano que, ao mesmo tempo hostil,
apresenta outras possibilidades através da ocupacao e da acao. A seguir,
apresentarei algumas destas analises, a partir de uma série de entrevistas a artistas

errantes.

%0 £m uma pesquisa realizada pela ActionAid com as moradoras do bairro, foi constatado que “(..) 40% das
entrevistadas ja desviaram o caminho porque ficaram com medo de passar por uma rua escura. Cem por cento
delas disseram que a iluminagdo eficiente da mais seguranca.(...)"(Ipiranga, 2015).



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

O caminhar e o estar como poética de resisténcia a violéncia machista

Ao longo da investigacao “Walking for it - Caminhar como uma pratica artistica nas
cidades das midias moveis: uma resisténcia poética a violéncia de género” (Medeiros,
2022) conversei com diversas artistas que enfrentaram questoes relacionadas a
violéncia de género em espacos publicos, ou que temem trabalhar nesta ambiéncia
pela possibilidade de violéncia, a fim de perceber perspetivas sobre a pratica, taticas
e métodos que poderao tracar um atual estado desta praxis relacionada a um recorte
de género.

De facto, apesar das dificuldades, muitas artistas ainda se inspiram em
movimentos e praticas artisticas (como a fldnerie ou a deriva) para o
desenvolvimento do seu proprio trabalho, mas nao sem perceber que existe uma
diferenca em como um homem ou uma mulher conseguem abordar a acao, muitas

vezes também se inspirando na pratica de colegas.

A arquiteta e artista Maité Lopes Bessa acredita que nao ha muito incentivo,
mesmo a nivel cultural, para que artistas mulheres se aventurem em espaco publico,
reforcando que mesmo praticas artisticas populares, como o graffiti, se mostram

fortemente sexistas:

Até o fazer graffiti (...) tinha um lance muito de 'se provar'. De ter a coragem de chegar em um
lugar e fazer o seu ‘trampo’ Entdo tem essa coisa que é muito do universo masculino, de
provar sua virilidade, sua habilidade de alguma forma. Porque ndo é so chegar ali e pintar um
desenho. E chegar em um lugar que vocé ndo conhece, ndo sabe quem é o dono daquele
muro e vocé vai la fazer um 'trampo’ seu, sabe, sem permissao (...) (Maité Lopes Bessa in
Medeiros, 2022).

No entanto, desde o seu o inicio, o graffiti sempre surgiu de um lugar de luta
e manifesto, trazido para as paredes e ruas ao redor do mundo nao s6 como uma
expressao artistica ou prova de coragem, mas principalmente como uma acao
combativa e de denlncia de opressoes e criticas ao status quo. Para o coletivo
Mujeres Creando: “Grafitar é, portanto, algo muito sério, é uma acdao onde
colocamos o0 nosso corpo na luta historica para transformar a nossa sociedade. Nao
colocamos um corpo herdico, nem um corpo militarizado, colocamos um corpo
vulneravel, sensivel, sensual, criativo, desarmado e nao violento”(Creando, 2005, p.
205).



112

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos
através do caminhar feminino

De acordo com o coletivo, a luta trazida por mulheres latino-americanas, neste
caso, nada se assemelha a ideia de luta fisica ou militar, muitas vezes conectada as
questoes patriarcais de forca bruta e dominacao de povos, identidades e territorios.
E uma luta trazida justamente por um dos corpos mais vulneraveis a ocupar o espaco
publico. E é isso que leva o coletivo as ruas de La Paz, de acordo com uma das
fundadoras, Maria Galindo: “(...) se trabalhamos na rua nao € nem para moda, nem
para fazer proselitismo. Trabalhamos na rua porque a rua €, na sociedade latino-
americana, na sociedade boliviana, um cenario historico de revolucao, rebelidao e

mudanca social” (Maria Galindo in Art, 2013).

Segundo a performer brasileira Guiga Maria, a aproximacao da acao de
mulheres em espaco publico tem crescido no Brasil, justamente pelo fato de o pais

se mostrar um campo de batalha para corpos femininos ou feminizados:

(..) aqui no Brasil, o espaco publico tem tido essa questdo, de levar para a rua as pessoas que
sofrem violéncia na rua, e eu ndo sei se os caras cis-héteros sentem isso, se eles sentem essa
necessidade. Faz tempo que eu ndo vejo um cara assim (cis/hétero), que faz performance na
rua... (Guiga Maria).

Para muitas artistas, é dificil lidar com estas questodes relacionadas ao espaco
publico, pois muitas vezes, uma mulher no espaco publico, ndao consegue passar
despercebida. A questao do medo que parece atravessar a pratica, contudo, parece
muitas vezes ser proveniente de uma vivéncia ‘fora’ da praxis artistica®', estando
mais ligada ao cotidiano. No entanto, isso parece depender do trabalho e da pratica
adotada por cada artista: uma caminhada para levantamento espacial e uma
caminhada performatica, por exemplo, podem gerar diferentes sentimentos.
Algumas artistas relatam o fato de se sentirem ‘protegidas’ pelo proprio ato da
performance em espaco puUblico, por exemplo, uma vez que isso gera um

‘estranhamento’ aos transeuntes.

Mp experiéncia com violéncia de género pode, entdo, criar traumas que mais tarde podem afetar a pratica artistica
neste mesmo ambiente. Muitas vezes, a violéncia experienciada ou a violéncia percebida como possibilidade tem
uma consequéncia similar, ou seja, uma pessoa nao precisa ter vivido uma experiéncia de violagdo ou violéncia fisica
para saber (e temer) que a possibilidade de ser atacada é uma realidade. A prépria socializagcdo de género, enquanto
mulher, traz um terror prévio do espaco publico, independentemente da violéncia sofrida. E mesmo quando uma
artista, através da pratica, comeca a se sentir mais a vontade no espaco publico, a violéncia percebida através de
noticias e acontecimentos locais rapidamente nos lembra de como uma mulher pode ser tratada em ambientes
publicos.



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

(13

A pratica artistica em espaco publico demanda um contacto com “o
desconhecido e com desconhecidos”, como coloca a fotdgrafa Maité Lopes Bessa,
pois estar ou interagir no espaco publico enquanto uma identidade feminina pode
parecer, dentro de uma sociedade patriarcal, como um ‘convite’ ou ‘abertura’ (na
mente de um assediador). Esta percepcao de perigo iminente é muito frustrante para
artistas mulheres (ou outras identidades feminizadas), pois nunca sabemos o que de
fato € um risco real, ou apenas uma sensacao de perigo trazida por experiéncias
traumaticas anteriores. Este sentimento cria uma espécie de receio antecipado, o
que acaba por fazer com que muitos projetos de mulheres em espaco publico, fiquem

apenas no plano das ideias, constituindo assim uma espécie de autossabotagem:

Eu sempre tive umas ideias, mas eu sempre me barro muito, por causa disso, por ter medo,
por ndo saber o que pode acontecer (...) e eu acho que ha muitas ideias (trabalhos artisticos)
que mulheres tém e que nunca vao ser executadas, infelizmente (Guiga Maria in Medeiros,
2022)

Apesar de tudo, as artistas interessadas em trabalhar no espaco publico
persistem. Muitas desafiando o proprio medo e experimentando os seus limites e os
limites do espaco no qual o trabalho esta a ser desenvolvido. A maioria das artistas
confessam adotar certas taticas para conseguir desenvolver o trabalho sem grandes
complicacoes, recorrendo a ajuda de amigos ou colegas, muitas vezes desenvolvendo
o trabalho de forma coletiva ao invés de individualmente, além de fazer uso de signos
urbanos para passarem disfarcadas, como coletes refletores ou outros codigos que
dao a entender que a intervencao que esta sendo feita é ‘permitida’ ou faz parte de

uma iniciativa institucional.

No entanto, apesar destas estratégias, todas as artistas entrevistadas
insistiram que uma plenitude do caminhar como pratica artistica para mulheres e
pessoas feminizadas sO sera atingida através de mudancas culturais, sociais e
politicas. Nesse sentido, continuar ocupando o espaco publico, na condicao feminina
(assim como de algumas outras minorias), se configura como uma forma de
resisténcia, e a arte que aborda estas questoes no espaco publico também tem o seu
papel nesta luta, apesar de, obviamente, nao ser a arte, por si s6, que gerara

mudanca.



114

Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agdes em espagos pliblicos
através do caminhar feminino

Embora algumas artistas reconhecam que a arte pode ter impacto sécio-
politico, ainda que limitado a um nivel micro ou local, aquelas que tém experiéncias
praticas mais consistentes em espacos pUblicos tendem a nao idealizar esse processo.
Isso é relevante porque, além de desconstruir a visao da arte como principal motor
de transformacao social (uma perspectiva comum dentro do ambiente artistico),
permite que as proprias artistas adotem uma abordagem mais interseccional. Assim,
elas podem refletir sobre suas opressoes e privilégios, questionando e
experimentando diferentes aspectos de sua pratica artistica. A atuacao de corpos
nao hegemonicos nesses espacos publicos tem o potencial de promover uma visao
decolonial e critica, que ultrapassa as discussoes politicas sobre os espacos em si.
Ela também aborda a forma como os corpos — vistos como publicos e, portanto,
passiveis de violéncia dentro de uma ldgica patriarcal, cis-heteronormativa e branca
— sao tratados. Dessa forma, a pratica artistica nesses contextos se transforma em
uma espécie de ‘antropologia urbana’, porém realizada por aqueles mais vulneraveis

e que melhor compreendem as dinamicas de poder nas cidades.

Ao mesmo tempo em que se busca aqui uma maior clarificacao sobre o ato de
caminhar, analisando as dificuldades enfrentadas por mulheres, pessoas feminizadas
e outros corpos nao hegemonicos, € importante também criar representatividade
nestas formas de acdo artistica, pois isso pode ajudar a criar narrativas de
possibilidades de acao destes corpos na cidade, e desenvolver perspectivas nao

romantizadas de leituras do espaco publico urbano.

Assim, a proposta de criacao de novos personagens que caminham, como foi
aqui sugerido com a ideia da Rebel Girl (ou como é colocada pelo coletivo Mujeres
Creando através do termo Agitadoras Callejeras) nao busca uma elevacao desta como
um ideal, mas sim uma possibilidade de novos interlocutores e narrativas urbanas,

criando assim analises e acées urbanas mais plurais.



Capitulo 7 - Rebel Girl: uma alternativa a “flanéuse” - Agbes em espagos publicos

através do caminhar feminino

Referéncias Bibliograficas

Art, T. M. o. C. (2013). Global Street Art - Mujeres Creando - Art in the Streets - MOCAtv. Youtube:
MOCA.

Benjamin, W. (1985). Charles Baudelaire: A lyric poet in the era of high capitalism. Verso.

Creando, M. (2005). La virgen de los deseos. Tinta Limdn.

Currans, E. (2017). Marching dykes, liberated sluts, and concerned mothers: Women Transforming
Public Space. University of lllinois Press.

Debord, G. (1997). A sociedade do Espetdculo - Comentdrios sobre a sociedade do espetdculo.
Contraponto Editora LTDA.

Elfriede Dreyer, & McDowall, E. (2012). Imagining the flaneur as a woman. Communicatio: South
African Journal for Communication Theory and Research, 38(1), 30-44.

Elkin, L. (2016). Flaneuse: Women Walk the City in Paris, New York, Tokyo, Venice, and London.
London: Chatto & Windus.

Harvey, D. (2008). The Right To The City. New Left Review(53), 23-40. Retrieved from
http://newleftreview.org/ll/53/david-harvey-the-right-to-the-city

J. V. Ellena Wood (Director). (2020). "Reclaim the Night" [Television series episode]. In Henson, K.
(Executive producer), The Ripper (TV series). England.

Ipiranga, P. d. (2015). Heliépolis é o primeiro bairro da América Latina a receber ilumina¢do LED
Portal do Ipiranga. Retrieved from
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-
latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34

Jacques, P. B. (2012). Elogio aos Errantes. EDUFBA.

Mackay, F. (2014). Mapping the Routes: An exploration of charges of racism made against the 1970s
UK Reclaim the Night marches. Women's Studies International Forum, 44, 46-54.

Medeiros, A. (2022). Walking for it - Caminhar como uma pradtica artistica nas cidades das midias
méveis: uma resisténcia poética a violéncia de género. Universidade do Porto.

Scalway, H. (2008). The contemporary flaneuse. In A. D. S. T. McDonough (Ed.). The Invisible
Flaneuse? Gender, Public Space and Visual Culture in Nineteenth Century. Manchester University
Press.

Wolff, J. (2008). Gender and the haunting of cities (or the retirement of the flaneur). In A. D. S. T.
McDonough (Ed.). The Invisible Flaneuse?: Gender, Public Space and Visual Culture in
Nineteenth Century Paris Manchester: Manchester University Press.

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mulaz


http://newleftreview.org/II/53/david-harvey-the-right-to-the-city
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula7




