
 

 

100 

 

 



 

 

101 

Alícia Medeiros 

Com a transição da Idade Média para a Moderna, o crescimento urbano tornou-se 

inevitável, intensificando-se com a Revolução Industrial. Esse processo trouxe novas 

dinâmicas e transformou as cidades, culminando no surgimento da metrópole e de 

um estilo de vida urbano. Nesse contexto, surgiu o flâneur, um personagem que 

observa e se encanta com a vida caótica das grandes cidades. O termo, de origem 

francesa (que poderia ser traduzido como "andarilho" ou até "vadio"), foi empregue 

por diversos autores, mas é frequentemente associado ao poeta francês Charles 

Baudelaire. Com as transformações de Paris no período do Segundo Império (Harvey, 

2008), a figura desse personagem poético, que vagueia pelas reformas urbanas e 

pelas multidões da cidade, passa a dominar os escritos de Baudelaire, revelando seu 

grande fascínio32 pela vida urbana. 

 

Figura 7.1. O personagem flâneur, em ilustração de Paul Gavarni, 1842. 
Fonte:https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosler-LeFlaneur.jpg  

 
32 Muitos outros autores também compartilharam do mesmo fascínio, não só em Paris, mas em outras cidades, 

como fez o norte-americano Edgar Allan Poe ao retratar Londres em seu conto de 1840 O homem das multidões 

(Jacques, 2012) 

 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rosler-LeFlaneur.jpg


 

 

102 

A possibilidade de uma mulher também poder ser flâneur (Figura 7.1), no 

entanto, nunca se mostrou possível ao longo do séc. XIX e ainda hoje permanece em 

debate. Segundo Dreyer & McDowall, a posição das mulheres nas ruas públicas 

“sempre foi marginal, e suas experiências, limitadas e reguladas”, enquanto o 

homem continua livre ao transitar pelo espaço urbano. Assim, a “fla ̂neur feminina 

ou flâneuse continua a ser uma questão controversa, mesmo em tempos 

contemporâneos, onde as mulheres, em princípio, são percebidas como sendo livres 

de discriminação”33 (Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 33).  

Walter Benjamin define o flâneur como sendo o principal espectador urbano 

moderno, um detetive urbano e ao mesmo tempo um espectador romântico, uma 

pessoa alienada pelo capitalismo, a indústria e a metrópole que se sente 

completamente à vontade no espaço citadino (Benjamin, 1985).  É importante 

salientar que o flâneur de Baudelaire (séc XIX) não é qualquer pessoa do gênero 

masculino, que caminha pela cidade entre casa, trabalho e lazer. Tampouco é um 

turista, pois a “flânerie requer um conhecimento da cidade, e para Baudelaire o 

fla ̂neur só poderia ser um verdadeiro artista se conhecesse a cidade e como usá-la” 

(Elfriede Dreyer & McDowall, 2012, p. 31).  

Para a socióloga e acadêmica Janet Wolff, o flanêur do séc. XIX é 

“necessariamente masculino”, pois ele possui o “privilégio de passar despercebido”, 

e que o problema principal para as mulheres que ocupavam o espaço público na 

época era a colocação de um selo negativo do ‘não respeitável’ e sua associação 

como streetwalker34 (Wolff, 2008, p. 19), associadas às prostitutas ou mulheres da 

classe trabalhadora, julgadas como sendo pessoas sem valor moral. A impossibilidade 

da existência de uma flâneuse no séc. XIX se dá pois, na cidade, mulheres são vistas 

como parte da arquitetura urbana, algo a ser observado pelo flâneur, se tornando 

 
33 Esta colocação de Dreyer e McDowall é baseada em uma percepção popular de que, após a obtenção do sufrágio 

e da ascensão feminina no mercado de trabalho, as diferenças entre o gênero feminino e masculino já estariam 

eliminadas. 
34 Wolff usa o termo ‘streetwalker’, que, na língua inglesa, se traduz como ‘prostituta’ ou ‘aquela que solicita na rua’. 

Sendo que o termo ‘solicitation’ em inglês tem como um dos significados ‘oferecer sexo por dinheiro, geralmente 

em lugar público’. A sexualização deste termo também pode ser vista em outras línguas. O termo ‘vadio’, que 

originalmente denota uma pessoa que ‘vaga’ sem destino, no feminino da língua portuguesa (Brasil), vadia tem uma 

conotação insultuosa para mulheres, sendo usada como um sinônimo para trabalhadoras sexuais ou para mulheres 

que não seguem os dogmas morais impostos. Já em Espanhol, ‘fulano’ denota um homem qualquer, um ‘perdido’, 

já o feminino ‘fulana’ descreve uma mulher ‘perdida’, porém ‘sem dono’, também um sinônimo de ‘prostituta’. 



 

 

103 

assim, parte das mercadorias do espetáculo urbano35 (Elfriede Dreyer  & McDowall, 

2012, p. 33)36. Dada essa descrição do flâneur como um personagem alienado e imerso 

naquilo que viria a ser a cidade capitalista, James Donald coloca a questão: “para 

ser franco, por que diabos qualquer mulher desejaria ser um flâneur?”37 (Donald in 

Wolff, 2008, p. 18). 

Ora, culturalmente, a imagem do flâneur tem, ao longo dos anos, evoluído 

para a imagem de um personagem que não só se sente atraído pelo urbano e a vida 

citadina, mas um personagem que é tanto produto como consumidor deste espaço 

social. É o ato inevitável de estudo38 da metrópole e da sociedade que a habita. 

Talvez, se o flâneur também por acaso for um artista visual ou escritor, ele pode 

registrar esses pensamentos em imagens ou palavras (Wolff, 2008, p. 18). 

Podemos ver em publicações mais recentes uma tentativa de apropriação da 

palavra flâneuse (no feminino) para colocar a categoria ‘mulher’ em pé de igualdade 

com seu pronome masculino, flâneur. No livro “Flâneuse: Women Walk the City in 

Paris, New York, Tokyo, Venice, and London”, por exemplo, Lauren Elkin tenta 

resgatar escritoras e personagens conhecidas pelas suas andanças e explorações do 

ambiente urbano. Assim, George Sand, Jean Rhys, Virginia Woolf e outras autoras, 

artistas e personagens são analisadas neste ato da flanêrie no feminino, pois segundo 

Elkin, “sugerir que não poderia haver uma feminina do flâneur é limitar as formas 

como as mulheres interagiram com a cidade às formas como os homens interagem 

com a cidade.39”(Elkin, 2016, p.11) 

 
35 O conceito da ‘sociedade do espetáculo’ discutido por Guy Debord, é amplamente usado em debates sobre o 

urbano, o que não é de se admirar, inclusive pela sua atuação no Grupo Internacional Situacionista, sua crítica ao 

urbanismo e a apologia ao exercício da ‘deriva’. 
36 Se de fato esta associação negativa do corpo feminino e da feminilidade nos espaços públicos está 

ligada à ideia do trabalho sexual e às questões de classe do século XIX, ou se estaria ligada à subjugação da 

feminilidade como um todo que antecede este período, é difícil de se demarcar, mas a verdade é que a presença 

de mulheres no espaço público urbano do século XIX é invisível, ou marginal, e muitas destas características 

permanecem até hoje.  
37 “To put it bluntly, why on earth should any woman want to be a flâneur?” – tradução livre  
38 Enfim, o ato de flânerie se transforma em uma tentativa ideológica de pessoalizar o espaço social urbano e de 

assegurar que a observação passiva do indivíduo é adequada para o conhecimento da realidade social (Buck-Morss 

in Elfriede Dreyer  & McDowall, 2012, p. 32) 

39 “To suggest that there couldn’t be a female version of the flaneur is to limit the ways women have interacted 

with the city to the ways men have interacted with the city.” (Elkin, 2016, p. 11) – Tradução livre 



 

 

104 

 Segundo Elkin, portanto, a tentativa de apropriação da palavra flâneuse (no 

feminino), nada mais é do que a busca da igualdade na habitação do espaço público 

pelo gênero feminino. Uma busca por redefinir os cânones pelos quais é feita a leitura 

do espaço urbano.  

No entanto, apesar de eventualmente trazer à tona questões referentes às 

dificuldades que estas personagens e autoras enfrentaram em suas caminhadas, Elkin 

prefere, de forma global, ignorar estas questões (e suas origens) e parece 

simplesmente dizer ‘ando na rua, quero ser uma flâneuse, então o serei’. Esse 

posicionamento nada mais é do que a apropriação de um pensamento romântico e 

alienado já existente à volta deste personagem. No entanto, também é um 

pensamento muito enraizado em uma espécie de feminismo-branco-neoliberal que 

parece seguir à risca o cartaz estadunidense ‘We can do It’. Ora, a questão não é se 

mulheres gostam ou não de caminhar na rua, ou se o faziam e o fazem, mas sim como 

o fazem, em que condições e sob quais opressões.  

É, portanto, inevitável que esta tentativa de apropriação e redefinição de 

conceito ainda não tenha atingido uma plenitude para estas flâneuses em potencial. 

A cidade patriarcal ainda é muito dividida no que diz respeito ao gênero. A 

visibilidade do corpo feminino ou feminizado como objeto de consumo, ainda se 

encontra muito presente, tanto que o assédio sexual em espaços públicos, 

transportes, e espaços semi-públicos (como shoppings, galerias, lojas, etc), continua 

sendo um problema, e persiste como uma das pautas de lutas feministas.  

Marchas e manifestações feministas contra o assédio/violência de género (e a 

favor do direito à cidade), como a norte-americana Take Back The Night (anos 70), 

a canadense Slutwalk (2011) ou os Lanternaços brasileiros, são ações que têm usado 

do próprio caminhar como ferramenta de visibilização do assédio nas cidades como 

um problema de segurança pública. Mulheres e pessoas dissidentes de gênero negras, 

periféricas e imigrantes, principalmente, sofrem com a falta de infraestrutura 

urbana em seus bairros, o que aumenta a sensação de insegurança e medo de andar 

na rua. Mesmo para estas pessoas, que transitam na esfera pública entre trabalho e 

lazer (e não necessariamente praticam a flânerie de uma forma consciente), é 

evidente a percepção de que o espaço público urbano não é, de todo, igualitário. 



 

 

105 

Para mulheres e pessoas dissidentes de gênero que efetivamente desejam 

praticar a flânerie, é inevitável a sensação de insegurança40. Pode-se dizer, portanto, 

que a suposta flanêuse, pregada por Elkin, é impedida de conseguir atingir uma das 

premissas da flânerie: se sentir à vontade e se deixar levar na sua caminhada em 

espaço público. Ou seja, “yes, we can do it!”, mas em que condições? De que forma? 

Queremos nos alienar das problemáticas que atingem nossos corpos e os corpos de 

outrem?  

A flâneuse, então, ainda não é um personagem possível no que diz respeito a 

direitos de ocupação e errância nas cidades contemporâneas. Este personagem 

permanece em estado de utopia para diferentes pessoas que desejam incorporar esta 

atividade, e aqui questiono se sequer seria algo que deveríamos almejar.  

Não obstante, vemos que várias ativistas, artistas e mulheres em geral 

continuam a ocupar e caminhar no espaço público urbano, apesar destes obstáculos, 

vivem e resistem nas grandes metrópoles. Mas se não podemos chamá-las flanêuses, 

que termo seria possível para esta personagem urbana?  

O conceito de flânerie é um que, apesar de não muito popular, já está bem 

estabelecido nos campos das artes e nos espaços acadêmicos. Sendo assim, o 

personagem flâneur, não se limita apenas a uma pessoa que caminha, mas sim, a 

uma pessoa que caminha sob certas condições (ou privilégios) de desenvoltura, 

confiança e anonimidade. 

Já que a proposta é a redefinição dos cânones, seria um certo contrassenso 

até mesmo limitarmo-nos com os mesmos conceitos já estabelecidos e ignorar a 

realidade da violência sofrida por mulheres e outros corpos que não gozam dos 

mesmos privilégios do flâneur-homem-europeu-branco-cisgênero41. Como se auto 

 
40 No artigo The contemporary flâneuse, a artista e pesquisadora Helen Scalway fala sobre a visão da flâneuse ser 

um olhar complexo “envolvendo, para começar, a visão dos olhos na parte de trás da cabeça, a visão periférica (...) 

e um cálculo constante e mais distante de possíveis rotas de fuga.”(Scalway, 2008, p. 167). 
41 Aqui, não procuro demonizar o personagem flâneur por completo ou propor o não uso da palavra, no entanto 

gostaria de discutir como diversas identidades não têm acesso a privilégios intrínsecos desta persona, o que 

demonstra que o espaço público não é democrático e que as leituras românticas sobre a esfera pública enquanto 

um “espaço de todos” não refletem o estado no qual esta esfera se desenvolveu ao longo dos anos, assim como o 

seu estado atual.  



 

 

106 

definiria a prática de uma errante mulher? Como se auto definiriam as diferentes 

pessoas BIPOC42 que usam o caminhar como prática? 

Se mostra necessária, portanto, a discussão de uma ampliação de vocabulário 

que melhor descreva identidades (ou personagens) ligadas à prática da errância 

urbana que têm uma experiência ou prática que ultrapassa ao conceito de 

flâneur/flânerie já estabelecidos, algo que possa transformar a errância em uma 

prática mais plural.  Para iniciar a busca por um termo mais apropriado na definição 

da prática da errância urbana feminina, decidi que poderia tentar resgatar alguma 

referência cultural de luta feminista já existente e, de preferência, mais ‘atual’, 

algo que fugisse um pouco da percepção de flânerie associada ao século XIX43.  

Na tese “Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas cidades das 

mídias móveis: uma resistência poética à violência de gênero” (Medeiros, 2022) 

explorei a possibilidade ou sugestão do uso do termo rebel girl (música e termo 

popular no movimento punk riot grrrl dos anos 90) para iniciar44 uma discussão de 

uma prática de errância no feminino.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7.2. - Principais diferenças entre o personagem Flanêur e a personagem punk Rebel Girl. Imagem  original 

da comunicação "Rebel Girl: a collective alternative to the ‘flanêuse’?” apresentada durante a conferência KISMIF 

(Keep it Simple Make it Fast) em Julho de 2021. Imagem: Alicia Medeiros 

 
42  BIPOC – abreviação do inglês ‘Black, Indigenous and People of Color’. 
43 Houve também uma preocupação em buscar referências que fossem mais populares e não tão ligadas à academia 

ou a um certo eruditismo seletivo. Naturalmente, acabei por me concentrar no universo musical popular. 
44 Digo ‘iniciar’ pois acredito que nem todas as mulheres e pessoas socialmente feminizadas (em uma imensidão 

de pluralidades e realidades do ‘feminino’) poderão se identificar com este termo ou se verem representadas nesta 

definição. No entanto, encaro esta proposta como um pontapé inicial de uma possível discussão complexa e coletiva 

de vocabulários e identidades errantes. 



 

 

107 

Rebel Girl seria uma garota contestadora e combativa, que apesar das mazelas 

presentes nas cidades patriarcais, caminha de cabeça erguida e traz a revolução nos 

passos. Para esta mulher, caminhar e ocupar a cidade é um sinônimo de resistência 

política. Em suma, por que continuaríamos a querer ser flâneuses, passivas e 

alienadas pela cidade capitalista e patriarcal, se podemos ser garotas rebeldes e 

levar a cabo a revolução feminista? A Rebel Girl caminha pela revolução e incita as 

suas amigas a fazerem o mesmo. Ela não se importa se vai ser vista como fufa, puta, 

exagerada, escandalosa ou louca.  

Para mulheres e pessoas socialmente feminizadas, a prática artística através 

do caminhar está intrinsecamente ligada à vivência diária nos espaços. Vivência esta 

que está marcada por traumas de violência física e simbólica que acabam por criar 

gatilhos emocionais durante a prática ou, no mínimo, inspirar e informar esta prática 

de forma crítica. A consciência de que a cidade não é apenas um reflexo do 

‘espetáculo do capital’ (Debord, 1997), como diz a premissa situacionista, mas 

também um reflexo de espetáculos patriarcais, racistas, coloniais e hetero-cis 

normativos parece ser algo mais claro para as identidades que se vêem afetadas por 

estas forças que se autoalimentam e que foram base para a implementação e 

consolidação do espetáculo capitalista criticado por Debord.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 7.3. Páginas de zines feministas distribuídos durante o movimento Riot Girl. 
Fonte: http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-

feminismo.html  

 

Assim, a necessidade de se pluralizar as análises e narrativas urbanas, sejam 

estas através de ferramentas artísticas ou investigativas, se mostra necessária e 

http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html
http://www.modadesubculturas.com.br/2016/05/-historia-do-movimento-riot-grrrl-punk-feminismo.html


 

 

108 

emergente. A concepção do conceito de Rebel Girl (aliada a outras possíveis 

identidades/personagens nômades não hegemônicos) em derivas, para além de uma 

alternativa ao conceito de flânerie, também poderia ser usada de forma coletiva, 

uma vez que muitas manifestações feministas também procuram ocupar o espaço 

urbano e questionam a cultura de violência de gênero45.  

A seguir, irei abordar algumas marchas feministas que tratam principalmente 

sobre a ocupação do espaço público, exemplos de manifestações feministas 

organizadas por diferentes rebel girls ao redor do mundo. 

A marcha Take Back the Night foi uma das primeiras46 a reclamar sobre violência de 

gênero em espaços públicos. Take Back the Night (TBTN) ganhou mais força nos 

Estados Unidos, no fim dos anos 70, principalmente em campus universitários, onde 

a incidência de violações era muito elevada, o que causava revolta uma vez que não 

havia resposta das instituições sobre tais violências. 

Figura 7.4 - Instalação/performance de Suzanne Lacy e Leslie Labowitz em uma marcha Take Back the 
Night (São Francisco, EUA, 1978) 

Fonte: https://www.suzannelacy.com/take-back-the-night-1978 

 
45 Inclusive, a relação da prática artística nestes eventos acontece com certa frequência, através de performances, 

códigos de vestimenta e instalações. 
46 É difícil dizer as suas origens com muita certeza, podendo ter se originado em 1877, na Inglaterra, ou ainda, 

segundo Finn Mackay, as marchas Take Back the Night (US) e Reclaim The Night (UK) foram ambas inspiradas em 

uma marcha organizada por mulheres em 1976 durante o International Tribunal on Crimes Against Women, na qual 

mulheres acenderam velas e marcharam pelas ruas pouco iluminadas de Bruxelas, sendo essa, segundo Mackay, a 

primeira marcha documentada de mulheres à noite (Mackay, 2014). 

F
i
g
u
r
a 
4
. 
I
n
s
t
a
l
a
ç
ã



 

 

109 

A marcha TBTN se foca, como o nome já diz, em conquistar ou reclamar o 

espaço urbano noturno como um espaço seguro para caminhar e ocupar. Muitas 

vezes, estes eventos são organizados em resposta a picos de violência contra 

mulheres ou a determinadas “medidas de segurança” colocadas por instituições 

durante o aumento destes ataques. Em meados dos anos 70, em Leeds (Inglaterra), 

por exemplo, após uma série de ataques à mulheres47, a polícia local decidiu instituir 

um toque de recolher para mulheres. Segundo Julie Bindel, escritora e ativista 

feminista inglesa, as mulheres ficaram furiosas, pois estavam sendo castigadas 

(através do toque de recolher) por serem alvos da violência masculina (Julie Bindel 

In Henson, 2020). 

Estas respostas das autoridades de segurança em relação à violência contra 

mulheres são atitudes embebidas de sexismo, e não é algo que ficou nos anos 70. Em 

Janeiro de 2011, em Toronto, um agente policial durante um fórum sobre segurança 

pública na Universidade de York, disse: “Disseram-me que não deveria dizer isso, 

mas as mulheres deveriam parar de se vestir como vagabundas para evitar serem 

vitimadas.”48 (Currans, 2017, p. 63). O comentário levantou revolta entre as alunas 

de York, que sentiram necessidade de organizar uma marcha contra o pensamento 

machista dos órgãos de segurança locais. A marcha foi então nomeada Slutwalk, e 

buscava questionar a culpabilização das vítimas de violência de género baseada em 

normas de comportamento e vestimenta. Assim, esta marcha acabou ficando 

conhecida pela vestimenta das suas participantes, que acabavam por usar roupas 

mais curtas e associadas à ideia coletiva de slutshaming49. 

 
47 Ver a minissérie The Ripper para saber mais sobre o caso.  
48 “I’ve been told I shouldn’t say this, but women should stop dressing like sluts to avoid being victimized.” – 

Tradução livre 
49 Desde o início, as Slutwalks foram criticadas por alguns grupos feministas pela sua abordagem de linguagem, 

como a reivindicação da palavra slut, e todo seu estereótipo visual e comportamental ligado à sexualidade feminina, 

pois a marcha estaria, segundo algumas feministas, fazendo um ‘desserviço’ ao feminismo e caindo em ‘armadilhas 

patriarcais’ de autosexualização de corpos feminizados.  No entanto, suas organizadoras acreditam que o uso da 

palavra slut é uma forma de empoderamento crítico pois é uma crítica “(...) sobre a política de poder que produz o 

significado com o qual o termo é imbuído” (Ratna Kapur em Currans, 2017, p. 66). Atualmente, slut é um termo que 

não só é usado de forma vulgar para identificar trabalhadoras sexuais, mas também um termo pejorativo para todas 

as mulheres em geral, baseado em aparências e comportamentos (sejam estes reais ou presumidos) que estariam, 

a partir de uma leitura machista, ligados à condutas sexuais reprováveis pela norma patriarcal. Todo esse significado 

é gerado dentro de uma cultura de submissão da sexualidade autônoma de mulheres. 



 

 

110 

Essa cultura de submissão, controle e violência contra mulheres e corpos 

feminizados é uma das principais origens da violência de gênero em espaços públicos, 

e a prática do slutshaming acaba por legitimar e normalizar este tipo de violência. 

Por isso, muitas marchas e manifestações se focam nesta temática. No entanto, 

outras manifestações também buscam criticar a infraestrutura de projetos urbanos.  

No Brasil, por exemplo, têm se realizado os chamados “Lanternaços”, marchas 

em bairros periféricos que reclamam da falta de iluminação e manutenção dos 

espaços públicos, para além de criticar também a falta de policiamento eficaz nestes 

bairros. Já foram organizados lanternaços em três estados brasileiros - Pernambuco, 

Rio Grande do Norte e São Paulo -, tentando pressionar o poder público a intervir. 

Em Heliópolis, bairro periférico de São Paulo, um lanternaço  realizado em 2014 

reviveu a discussão e luta por iluminação, e graças à mobilização das mulheres50, 

Heliópolis foi o primeiro bairro da América Latina a receber iluminação pública em 

LED (Ipiranga, 2015).  

Estas marchas são caminhadas que reclamam o espaço urbano para mulheres 

e corpos feminizados, a partir das experiências rotineiras de mulheres nas cidades. 

A aproximação da vida e da rotina com as artes e a resistência política é algo que 

também foi abordado pelo grupo Internacional Situacionista (IS), pois estes viam no 

espaço público urbano um campo de pesquisa e ação essencial para a revolução. É 

possível dizer que atualmente, o caminhar como prática artística tem atraído cada 

vez mais Rebel Girls para os ambientes públicos urbanos. Estas artistas têm, ao longo 

de sua práxis, constituído análises de um espaço urbano que, ao mesmo tempo hostil, 

apresenta outras possibilidades através da ocupação e da ação. A seguir, 

apresentarei algumas destas análises, a partir de uma série de entrevistas a artistas 

errantes.  

 

 

 
50 Em uma pesquisa realizada pela ActionAid com as moradoras do bairro, foi constatado que “(...) 40% das 

entrevistadas já desviaram o caminho porque ficaram com medo de passar por uma rua escura. Cem por cento 

delas disseram que a iluminação eficiente dá mais segurança.(...)”(Ipiranga, 2015). 

 



 

 

111 

Ao longo da investigação “Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas 

cidades das mídias móveis: uma resistência poética à violência de gênero” (Medeiros, 

2022) conversei com diversas artistas que enfrentaram questões relacionadas à 

violência de gênero em espaços públicos, ou que temem trabalhar nesta ambiência 

pela possibilidade de violência, a fim de perceber perspetivas sobre a prática, táticas 

e métodos que poderão traçar um atual estado desta práxis relacionada a um recorte 

de gênero. 

De facto, apesar das dificuldades, muitas artistas ainda se inspiram em 

movimentos e práticas artísticas (como a flânerie ou a deriva) para o 

desenvolvimento do seu próprio trabalho, mas não sem perceber que existe uma 

diferença em como um homem ou uma mulher conseguem abordar a ação, muitas 

vezes também se inspirando na prática de colegas.  

 A arquiteta e artista Maitê Lopes Bessa acredita que não há muito incentivo, 

mesmo a nível cultural, para que artistas mulheres se aventurem em espaço público, 

reforçando que mesmo práticas artísticas populares, como o graffiti, se mostram 

fortemente sexistas:  

Até o fazer graffiti (...) tinha um lance muito de 'se provar'. De ter a coragem de chegar em um 

lugar e fazer o seu 'trampo'. Então tem essa coisa que é muito do universo masculino, de 

provar sua virilidade, sua habilidade de alguma forma. Porque não é só chegar ali e pintar um 

desenho. É chegar em um lugar que você não conhece, não sabe quem é o dono daquele 

muro e você vai lá fazer um 'trampo' seu, sabe, sem permissão (...) (Maitê Lopes Bessa in 

Medeiros, 2022). 

No entanto, desde o seu o início, o graffiti sempre surgiu de um lugar de luta 

e manifesto, trazido para as paredes e ruas ao redor do mundo não só como uma 

expressão artística ou prova de coragem, mas principalmente como uma ação 

combativa e de denúncia de opressões e críticas ao status quo. Para o coletivo 

Mujeres Creando: “Grafitar é, portanto, algo muito sério, é uma ação onde 

colocamos o nosso corpo na luta histórica para transformar a nossa sociedade. Não 

colocamos um corpo heróico, nem um corpo militarizado, colocamos um corpo 

vulnerável, sensível, sensual, criativo, desarmado e não violento”(Creando, 2005, p. 

205).  



 

 

112 

De acordo com o coletivo, a luta trazida por mulheres latino-americanas, neste 

caso, nada se assemelha à ideia de luta física ou militar, muitas vezes conectada às 

questões patriarcais de força bruta e dominação de povos, identidades e territórios. 

É uma luta trazida justamente por um dos corpos mais vulneráveis a ocupar o espaço 

público. E é isso que leva o coletivo às ruas de La Paz, de acordo com uma das 

fundadoras, María Galindo: “(...) se trabalhamos na rua não é nem para moda, nem 

para fazer proselitismo. Trabalhamos na rua porque a rua é, na sociedade latino-

americana, na sociedade boliviana, um cenário histórico de revolução, rebelião e 

mudança social” (María Galindo in Art, 2013). 

Segundo a performer brasileira Guiga Maria, a aproximação da ação de 

mulheres em espaço público tem crescido no Brasil, justamente pelo fato de o país 

se mostrar um campo de batalha para corpos femininos ou feminizados:  

 (...) aqui no Brasil, o espaço público tem tido essa questão, de levar para a rua as pessoas que 

sofrem violência na rua, e eu não sei se os caras cis-héteros sentem isso, se eles sentem essa 

necessidade. Faz tempo que eu não vejo um cara assim (cis/hétero), que faz performance na 

rua... (Guiga Maria). 

Para muitas artistas, é difícil lidar com estas questões relacionadas ao espaço 

público, pois muitas vezes, uma mulher no espaço público, não consegue passar 

despercebida. A questão do medo que parece atravessar a prática, contudo, parece 

muitas vezes ser proveniente de uma vivência ‘fora’ da práxis artística51, estando 

mais ligada ao cotidiano. No entanto, isso parece depender do trabalho e da prática 

adotada por cada artista: uma caminhada para levantamento espacial e uma 

caminhada performática, por exemplo, podem gerar diferentes sentimentos. 

Algumas artistas relatam o fato de se sentirem ‘protegidas’ pelo próprio ato da 

performance em espaço público, por exemplo, uma vez que isso gera um 

‘estranhamento’ aos transeuntes. 

 
51 A experiência com violência de gênero pode, então, criar traumas que mais tarde podem afetar a prática artística 

neste mesmo ambiente. Muitas vezes, a violência experienciada ou a violência percebida como possibilidade tem 

uma consequência similar, ou seja, uma pessoa não precisa ter vivido uma experiência de violação ou violência física 

para saber (e temer) que a possibilidade de ser atacada é uma realidade. A própria socialização de gênero, enquanto 

mulher, traz um terror prévio do espaço público, independentemente da violência sofrida. E mesmo quando uma 

artista, através da prática, começa a se sentir mais à vontade no espaço público, a violência percebida através de 

notícias e acontecimentos locais rapidamente nos lembra de como uma mulher pode ser tratada em ambientes 

públicos. 



 

 

113 

 A prática artística em espaço público demanda um contacto com “o 

desconhecido e com desconhecidos”, como coloca a fotógrafa Maitê Lopes Bessa, 

pois estar ou interagir no espaço público enquanto uma identidade feminina pode 

parecer, dentro de uma sociedade patriarcal, como um ‘convite’ ou ‘abertura’ (na 

mente de um assediador). Esta percepção de perigo iminente é muito frustrante para 

artistas mulheres (ou outras identidades feminizadas), pois nunca sabemos o que de 

fato é um risco real, ou apenas uma sensação de perigo trazida por experiências 

traumáticas anteriores. Este sentimento cria uma espécie de receio antecipado, o 

que acaba por fazer com que muitos projetos de mulheres em espaço público, fiquem 

apenas no plano das ideias, constituindo assim uma espécie de autossabotagem: 

Eu sempre tive umas ideias, mas eu sempre me barro muito, por causa disso, por ter medo, 

por não saber o que pode acontecer (...) e eu acho que há muitas ideias (trabalhos artísticos) 

que mulheres têm e que nunca vão ser executadas, infelizmente (Guiga Maria in Medeiros, 

2022) 

Apesar de tudo, as artistas interessadas em trabalhar no espaço público 

persistem. Muitas desafiando o próprio medo e experimentando os seus limites e os 

limites do espaço no qual o trabalho está a ser desenvolvido. A maioria das artistas 

confessam adotar certas táticas para conseguir desenvolver o trabalho sem grandes 

complicações, recorrendo à ajuda de amigos ou colegas, muitas vezes desenvolvendo 

o trabalho de forma coletiva ao invés de individualmente, além de fazer uso de signos 

urbanos para passarem disfarçadas, como coletes refletores ou outros códigos que 

dão a entender que a intervenção que está sendo feita é ‘permitida’ ou faz parte de 

uma iniciativa institucional. 

No entanto, apesar destas estratégias, todas as artistas entrevistadas 

insistiram que uma plenitude do caminhar como prática artística para mulheres e 

pessoas feminizadas só será atingida através de mudanças culturais, sociais e 

políticas. Nesse sentido, continuar ocupando o espaço público, na condição feminina 

(assim como de algumas outras minorias), se configura como uma forma de 

resistência, e a arte que aborda estas questões no espaço público também tem o seu 

papel nesta luta, apesar de, obviamente, não ser a arte, por si só, que gerará 

mudança.   



 

 

114 

Embora algumas artistas reconheçam que a arte pode ter impacto sócio-

político, ainda que limitado a um nível micro ou local, aquelas que têm experiências 

práticas mais consistentes em espaços públicos tendem a não idealizar esse processo. 

Isso é relevante porque, além de desconstruir a visão da arte como principal motor 

de transformação social (uma perspectiva comum dentro do ambiente artístico), 

permite que as próprias artistas adotem uma abordagem mais interseccional. Assim, 

elas podem refletir sobre suas opressões e privilégios, questionando e 

experimentando diferentes aspectos de sua prática artística. A atuação de corpos 

não hegemônicos nesses espaços públicos tem o potencial de promover uma visão 

decolonial e crítica, que ultrapassa as discussões políticas sobre os espaços em si. 

Ela também aborda a forma como os corpos — vistos como públicos e, portanto, 

passíveis de violência dentro de uma lógica patriarcal, cis-heteronormativa e branca 

— são tratados. Dessa forma, a prática artística nesses contextos se transforma em 

uma espécie de ‘antropologia urbana’, porém realizada por aqueles mais vulneráveis 

e que melhor compreendem as dinâmicas de poder nas cidades. 

 Ao mesmo tempo em que se busca aqui uma maior clarificação sobre o ato de 

caminhar, analisando as dificuldades enfrentadas por mulheres, pessoas feminizadas 

e outros corpos não hegemônicos, é importante também criar representatividade 

nestas formas de ação artística, pois isso pode ajudar a criar narrativas de 

possibilidades de ação destes corpos na cidade, e desenvolver perspectivas não 

romantizadas de leituras do espaço público urbano. 

 Assim, a proposta de criação de novos personagens que caminham, como foi 

aqui sugerido com a ideia da Rebel Girl (ou como é colocada pelo coletivo Mujeres 

Creando através do termo Agitadoras Callejeras) não busca uma elevação desta como 

um ideal, mas sim uma possibilidade de novos interlocutores e narrativas urbanas, 

criando assim análises e ações urbanas mais plurais.  

 

 

 

 



 

 

115 

Art, T. M. o. C. (2013). Global Street Art - Mujeres Creando - Art in the Streets - MOCAtv. Youtube: 
MOCA. 

Benjamin, W. (1985). Charles Baudelaire: A lyric poet in the era of high capitalism. Verso. 

Creando, M. (2005). La virgen de los deseos. Tinta Limón. 

Currans, E. (2017). Marching dykes, liberated sluts, and concerned mothers: Women Transforming 
Public Space. University of Illinois Press. 

Debord, G. (1997). A sociedade do Espetáculo - Comentários sobre a sociedade do espetáculo. 
Contraponto Editora LTDA. 

Elfriede Dreyer, & McDowall, E. (2012). Imagining the flâneur as a woman. Communicatio: South 
African Journal for Communication Theory and Research, 38(1), 30-44.  

Elkin, L. (2016). Flâneuse: Women Walk the City in Paris, New York, Tokyo, Venice, and London. 
London: Chatto & Windus. 

Harvey, D. (2008). The Right To The City. New Left Review(53), 23-40. Retrieved from 
http://newleftreview.org/II/53/david-harvey-the-right-to-the-city 

J. V. Ellena Wood (Director). (2020). "Reclaim the Night" [Television series episode]. In Henson, K. 
(Executive producer), The Ripper (TV series). England. 

Ipiranga, P. d. (2015). Heliópolis é o primeiro bairro da América Latina a receber iluminação LED 
Portal do Ipiranga. Retrieved from 
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-
latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34 

Jacques, P. B. (2012). Elogio aos Errantes. EDUFBA. 

Mackay, F. (2014). Mapping the Routes: An exploration of charges of racism made against the 1970s 
UK Reclaim the Night marches. Women's Studies International Forum, 44, 46-54.  

Medeiros, A. (2022). Walking for it - Caminhar como uma prática artística nas cidades das mídias 
móveis: uma resistência poética à violência de gênero. Universidade do Porto.  

Scalway, H. (2008). The contemporary flâneuse. In A. D. S. T. McDonough (Ed.). The Invisible 
Flâneuse? Gender, Public Space and Visual Culture in Nineteenth Century. Manchester University 
Press. 

Wolff, J. (2008). Gender and the haunting of cities (or the retirement of the flâneur). In A. D. S. T. 
McDonough (Ed.). The Invisible Flâneuse?: Gender, Public Space and Visual Culture in 
Nineteenth Century Paris Manchester: Manchester University Press. 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula7   

http://newleftreview.org/II/53/david-harvey-the-right-to-the-city
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
http://portaldoipiranga.com/index.php/2015/09/30/heliopolis-e-o-primeiro-bairro-da-america-latina-a-receber-iluminacao-led/#.YXBaEmZKi34
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula7


 

 

116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


