
 
 

 

21 



 

 

22 

Paula Guerra 

O Sul Global - mais especificamente países como o Brasil - tem sido alvo de uma 

crescente atenção teórico-empírica (Guerra, 2025a), especialmente no campo das 

ciências sociais, no tocante às produções artísticas contemporâneas que têm sido 

levadas a cabo, por um conjunto de artistas que, por seu turno, têm utilizado a 

performance para contestarem temas como o ambientalismo (Morton, 2009), a 

(de)colonialidade (Mignolo, 2020), género, corpo e ativismo (Yoon-Ramirez & 

Ramírez, 2024). Neste sentido, o presente artigo visa debruçar-se sobre o caso 

específico das práticas artísticas levadas a cabo pela artista Luciana Magno2. De 

forma mais concreta, pretendemos abordar a instalação Orgânicos, que foi 

orquestrada tendo como pano de fundo a região da Amazónia. 

Luciana Magno é natural de Belém do Pará e, nos últimos anos, a artista tem 

consolidado a sua pesquisa e a sua prática artística através do seu próprio corpo, 

integrando-o nas paisagens físicas, tais como as da Amazónia. Na verdade, na 

instalação supramencionada, bem como noutras, a artista tem procurado promover 

reflexões sociais, políticas e académicas em torno da ação humana e os seus efeitos 

no ambiente físico e social, estando esta última dimensão interligada à problemática 

dos povos e das comunidades. Aliás, na asserção da artista: 

 
2 Luciana Magno é graduada em Artes Visuais e Tecnologia da Imagem pela Universidade da Amazônia, Belém, e 

mestre em artes pela Universidade Federal do Pará. Atualmente, cursa Pós-Graduação em Artes Visuais da 

Universidade de São Paulo. Foi vencedora da 10.ª edição do Programa Rede Nacional Funarte Artes Visuais; 

Vencedora da Residência Artística Kaaysa 2017 e do Prêmio Pipa Online 2015. Indicada para o Prêmio Pipa Online 

2018. Possui Obras no acervo do Museu de Arte do Rio, Museu de Arte Contemporânea do Rio Grande do Sul, 

Museu da Universidade Federal do Pará, Fundação Rómulo Maiorana, Instituto Pipa e Associação Cultural 

VideoBrasil. Mais informações em: https://janainatorres.com.br/luciana-magno-um-corpo-movente-na-amazonia/  

https://janainatorres.com.br/luciana-magno-um-corpo-movente-na-amazonia/


 

 

23 

Cada trabalho é uma tentativa de ser uma outra matéria, sendo essa… é o pensamento do 

terrano, de tentar ser terra, tentar ser pedra, tentar ser água, tentar ser floresta, a tentativa de 

incorporação nessas matérias, mais do que mimetismo (Luciana Magno)3. 

Maneschy (2017) tem vindo a analisar de forma extensiva a obra artística de 

Luciana. Tal escolha deveu-se ao facto de, como partimos de uma análise subjetiva 

(Emmison & Smith, 2007), considerámos necessário procurar outras leituras sobre a 

obra de Luciana, com o intuito de desvendar outros conceitos e perspetivas, mas 

também com o interesse de perceber outras subjetividades; subjetividades essas 

que, por oposição, partem de um conhecimento de alguém que é também ele um 

artista. Um ponto que desde logo se destaca nas leituras de Maneschy (2017) acerca 

da instalação Orgânicos, diz respeito ao facto de a artista se apoiar em circunstâncias 

vivenciais para criar produtos artísticos. Neste sentido, o contacto com a região da 

Amazónia é determinante, não porque vemos patente uma interação e articulação 

com as circunstâncias naturais (ambiente), mas também com as intervenções do ser 

humano, muitas vezes prejudiciais para as circunstâncias naturais. Na verdade, este 

ponto de análise de Maneschy (2017), desde logo nos oferece pistas para a 

articulação da produção da artista com conceitos como o de eco-arte e ecofeminismo 

(Armstrong, 2019). Isto porque, através dessas circunstâncias vivenciais na sua 

prática artística, Luciana acaba por conhecer também o seu corpo, ao passo que o 

vive (Aranha & Martins, 1993). Neste contexto, os contributos de Bittencourt (2009) 

são decisivos, uma vez que o autor enuncia que a imagem emerge enquanto 

mecanismo de mediação da comunicação entre o corpo e o ambiente físico e social, 

algo muito mais evidente neste trabalho de Luciana. Como nos refere o autor,  

Magno, ao percorrer a Amazônia, discute o corpo em relação à paisagem, em percursos de 

enfrentamento e de busca de mimeses com o ambiente, e que termina por ativar relações que, 

por vezes, fazem situações políticas reverberarem, como por exemplo, quando adentra um 

ambiente em que existe madeira retirada de forma ilegal da floresta. Nesse espaço, a artista 

entra em contato com a natureza destruída e com pequenos pedaços de vida (Maneschy, 

2017, p. 21). 

Nesta instalação, que pode ser entendida como uma série, isto é, como uma 

performance longitudinal (2014-2023), Luciana socorre-se do seu próprio corpo – 

cabelos, pernas, braços, etc. -, para promover uma simbiose com o ambiente físico, 

nomeadamente com algas, cipós, vida selvagem, água, árvores, pedras, entre outros 

 
3 Excertos disponíveis em: https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/  

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

24 

elementos, ao passo que realiza registos fotográficos e videográficos. A tentativa de 

não-distinção do seu corpo humano face ao corpo-natureza, será por nós analisada, 

tendo como ponto de partida um conjunto de conceitos charneira, tais como o de 

ecopolitics (Warner, 2010), ecofeminismo, eco-arte, e ativismo, ao passo que, 

simultaneamente, colocaremos, em retrospetiva, práticas agressivas (de)coloniais, 

tais como o desmatamento (Homma, 2008).  

A escolha desta artista enquanto objeto empírico deveu-se a dois critérios 

primordiais. O primeiro, diz respeito ao facto de a instalação Orgânicos se apresentar 

como uma obra longitudinal e multidimensional, pois além de combinar várias 

tipologias de práticas artísticas, desde o vídeo à fotografia, passando pela 

performance, a mesma possui um caráter de intervenção, contestação e de 

resistência que segue uma linha evolutiva. O segundo critério diz respeito ao espaço 

físico que é intervencionado: a Amazónia. Na verdade, as intervenções na região 

amazónica têm vindo a ser constantes e, desse modo, através do espaço físico e da 

sua interação com o corpo humano da artista, podemos colocar em retrospetiva 

temas como o (eco)feminismo, a eco-arte e o ativismo, bem como ainda podemos 

questionar as relações interpessoais contemporâneas em relação ao mundo da arte. 

Mais ainda, com estas reflexões, também é nosso interesse contribuir para um avanço 

científico, principalmente na área da sociologia, acerca de campos disciplinares 

como a sociologia da arte: quais os novos caminhos, possibilidades e dificuldades?  

Em termos metodológicos, o exercício que nos propomos fazer ancora-se na 

sociologia visual, através da qual procedemos à realização de uma análise de 

conteúdo das obras de Luciana. Na senda de Carley (1990), podemos aferir que a 

análise de conteúdo tradicional diz respeito à identificação de conceitos presentes 

num conjunto de textos. Partindo desse pressuposto, a análise de conteúdos visuais 

possui o mesmo intuito, sendo que a diferença reside no facto de os conceitos serem 

obtidos e explorados numa base não-textual.  

Para Pauwels (2010), a sociologia visual é vista como uma teoria científica, 

cujo conhecimento empírico pode ser obtido através da observação, da análise e 

teorização em torno de manifestações visuais, tais como produtos artísticos. Com 

efeito, e tal como defendem Zuev e Krase (2017), o nosso principal intuito ao 

enveredar pela sociologia visual, é o de alertar para o facto de que produtos visuais 



 

 

25 

e artísticos podem ser vistos enquanto um dado empírico e, subsequentemente, 

podem ser alvo de uma análise sociológica. Assim, Zuev e Krase (2017), defendem 

que os sociólogos visuais utilizam as imagens para analisarem a realidade social.  

Contudo, no caso específico deste artigo, uma vez que apenas nos debruçamos 

sobre a obra de uma artista, não havendo comparações com outros produtos visuais, 

não podemos deixar de mencionar que existem alguns desafios inerentes a este 

processo metodológico. O primeiro diz respeito à subjetividade. Tratando-se de um 

produto artístico, o mesmo fica sujeito à nossa capacidade de interpretação 

enquanto cientistas sociais, investigadores, mas também enquanto agentes sociais, 

estando aqui presente um sistema de valores. Por outro lado, também existem 

algumas oposições face ao uso da sociologia visual; oposições essas que vão ao 

encontro do futuro da sociologia da arte, de que anteriormente falávamos.  

Sobre esse ponto, autores como Emmison e Smith (2007) enunciam que a 

preocupação da sociologia visual reside naquilo que pode ser visto, e não naquilo que 

foi fotografado ou filmado, ou seja, os autores argumentam que as características 

do mundo social não têm de ser visualmente materializadas para poderem ser 

analisadas, logo, a necessidade de se fornecer imagens visuais nem sempre é 

necessária para uma investigação visual. Assim, Emmison e Smith (2007), defendem 

uma posição que vai ao encontro das especificidades do trabalho de Luciana, bem 

como suportam a nossa análise: necessidade de utilização de dados visuais vivos, tais 

como o corpo, olhares, gestos, posturas, etc. Estes elementos foram captados por 

Luciana, bem como serão incorporados na nossa análise. 

O artigo irá estruturar-se da seguinte forma: na próxima secção, socorrendo-

nos dos trabalhos de Maneschy (2017), teremos uma secção direcionada para os 

conceitos de mimetismo e colonialidade; na secção seguinte, discutiremos o conceito 

de ambientalismo; seguidamente, teremos uma secção destinada à discussão de 

conceitos como os de ecopolitics, eco-arte e ativismo, em relação à produção 

artística de Luciana, e por fim, teremos uma secção dedicada a algumas reflexões 

preliminares em torno dos desafios enfrentados pelo campo académico da sociologia 

da arte, estabelecendo ao mesmo passo, um paralelismo com a obra de Luciana e 

com as dificuldade por nós enfrentadas na sua análise. É ainda de realçar que em 



 

 

26 

cada secção, será feita uma análise visual e de conteúdo dos produtos artísticos de 

Luciana Magno, mais concretamente ao nível da instalação Orgânicos. 

 

 

 

Figuras 3.1 e 3.2. Transamazônica, em Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/  

 

As imagens acima apresentadas foram por nós selecionadas, pelo facto de as 

mesmas terem sido o primeiro contacto visual com a criação artística de Luciana da 

nossa parte. Duas ideias nos surgem: a de solidão e a de resistência. Naquela estrada 

batida, Luciana emerge com o seu corpo nu, apenas coberta pelos seus longos cabelos 

castanhos. Na verdade, Maneschy (2017), relaciona esta imagem com a rodovia 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

27 

transamazônica, fruto de um projeto de colonização pensado para a região da 

Amazónia, cuja materialização seria a construção de uma estrada que pretendia 

atravessar a referida região do país de leste a oeste. Luciana, com esta performance, 

pretende desvanecer no meio da poeira que é levantada pelos carros que passam, 

simbolizando, de certa forma, o esquecimento dessa região por parte de organismos 

e entidades públicas e políticas.  

Para Fletcher e Albán (2015), projetos artísticos como o de Luciana colocam 

a tónica no ambiente físico. Vejamos que, na figura 2, o corpo de Luciana mostra-se 

descoberto, apresentando-se quase como uma extensão da estrada que se vê 

estender por vastos quilómetros. As formas do seu corpo representam, ainda que 

simbolicamente, as marcas dos pneus que percorrem esse percurso. Este projeto da 

rodovia transamazônica, como referimos anteriormente, foi tido como um projeto 

de desenvolvimento social e urbano, criado durante o período da ditadura militar 

que esteve em vigor entre os anos de 1969 e 1974. “Com seus mais de 4 mil 

quilômetros de extensão, essa rodovia é a principal ligação terrestre entre os estados 

do Pará e do Amazonas, os dois maiores do Brasil, e que ocupam cerca de 50% do 

território total da Amazônia Legal” (Fletcher & Albán, 2015, p.74). Na verdade, este 

foi um projeto que marcou o período da ditadura militar brasileiro, especialmente 

pelo facto de o mesmo ter sido interpretado enquanto uma tentativa moderna de 

ocupação dos territórios. Mais ainda, o próprio processo de construção da rodovia 

ficou marcado por uma série de ações ilegais corporativas de extrativismo de 

madeiras e de outros bens naturais que caracterizavam esse território. O que acaba 

por ser desconcertante, do ponto de vista simbólico, na intervenção artística de 

Luciana, diz respeito ao uso do seu corpo feminino - deitado, nu e descoberto, num 

projeto ditatorial e profundamente invasivo.  

Outrossim, pensando nas duas figuras acima apresentadas, considerámos 

pertinente referenciar o conceito de mimetismo (Perez, 2021). Este conceito, 

postulado por Perez (2021), procura analisar e descrever a capacidade de alguns 

organismos – humanos e não-humanos – de se tornarem impercetíveis no meio; algo 

que, no caso deste projeto artístico de Luciana, pode ser interpretado enquanto uma 

forma de crítica e de resistência, uma vez que demonstram preocupações político-

ambientais, relacionadas com os impactos contemporâneos desse projeto ditatorial. 

Sobressai a metáfora de que, para percorrer essa estrada, têm de se “pisar” os 



 

 

28 

corpos, nomeadamente as populações locais. Em Fletcher e Albán (2015), podemos 

ler um excerto de uma entrevista de Luciana, onde a mesma se interroga acerca das 

circunstâncias vivenciais que pautaram a sua criação artística. A própria artista 

percorreu a rodovia, deparando-se com inúmeros camiões que se moviam 

transportando madeiras e minérios da região e, a par disso, também viu as poucas 

regiões preservadas de terras indígenas que sobreviveram à violência causada 

aquando da construção da rodovia. Daí que, na figura 3.1, Luciana apareça coberta 

pelos seus cabelos, em posição fetal “tal qual se nasce e se morre (segundo alguns 

costumes indígenas do uso de urnas funerárias)” (Fletcher & Albán, 2015, p.75). A 

poeira encobre uma paisagem completamente modificada pela ação política do 

homem.  

Nesta incursão pelas práticas artísticas que se têm afirmado em países como 

o Brasil, não podemos deixar de enaltecer alguns pontos de interseção entre obras 

artísticas. Deste modo, criações de artistas como Rubiane Maia4 ou o de Cecilia 

Paredes5, ajudam-nos a estabelecer o mote para a compreensão das temáticas que 

Luciana aborda nas suas performances e práticas artísticas. Vejamos que no caso de 

Cecilia Paredes, mais especificamente na série Paisajes (2015), a artista também 

contempla o quase desaparecimento corporal, com o intuito de questionar, em certa 

medida, o papel dos agentes sociais na contemporaneidade. Trata-se de uma relação 

de nulidade do eu face ao meio e vice-versa. Outra ideia patente no trabalho de 

Paredes (Perez, 2021), concerne o facto de podermos encarar registos como os da 

Figura 1, de um paradigma de adaptação, ou seja: ao partir das circunstâncias 

vivenciais para criar, neste trabalho Luciana também demonstra, em certa medida, 

 
4 Rubiane Maia é uma artista transdisciplinar brasileira que vive em Folkestone, Reino Unido. Possui graduação em 

Artes Visuais e mestrado em Psicologia Institucional pela Universidade Federal do Espírito Santo, Brasil. Seu trabalho 

é um híbrido entre a performance, a instalação e outros modos de expressão, como a escrita, a fotografia, o vídeo 

e a pintura. Em geral, interessa-se pelo corpo, linguagem, memória, fenômenos e matérias orgânicas, sendo 

especialmente atraída por estados diferenciados de percepção e sinergia que englobam relações de 

interdependência e cuidado entre seres humanos e não humanos, como minerais e plantas. Frequentemente 

desenvolve seus trabalhos em contextos de sítio específico, sempre considerando os elementos da natureza, a 

paisagem e o meio ambiente como guias e co-criadores de suas obras. Mais informações aqui: 

https://www.rubianemaia.com/bio   
5 Cecilia Paredes Polack é uma artista multimídia de origem peruana que atualmente mora na Filadélfia, Estados 

Unidos. Em suas fotografias, pele e corpo são suportes para imagens pictóricas lindamente estampadas. Para realizar 

o trabalho, o corpo da artista é minuciosamente pintado por assistentes, em sessões que chegam a durar sete horas, 

e depois fotografado. Pele e corpo são metamorfoseados em imagens antropomórficas de animais, plantas e 

paisagens com a intenção de confundir o próprio corpo com a natureza e a natureza com o corpo. Mais informações 

em: https://www.milapetry.com.br/ceclia-paredes  

https://www.rubianemaia.com/bio
https://www.milapetry.com.br/ceclia-paredes


 

 

29 

a capacidade de adaptação das comunidades da Amazónia às imposições colonialistas 

que foram exercidas sobre o meio.  

Partindo desta questão do mimetismo, Palmieri (2014) procura analisar de que 

forma a arte imita/mimetiza a natureza, descobrindo nas suas análises de pendor 

filosófico, que a arte mimetiza a natureza em dois aspetos: nomeadamente na sua 

realização, no sentido de procurar igualar-se ao que é mimetizado, mas também num 

sentido simulatório, onde passam a estar presentes processos de representação de 

modos de funcionamento de um processo natural, através de ações e 

comportamentos artificiais. Este último aspeto é muito mais evidente nos trabalhos 

artísticos de Luciana (ver Figuras 3.1 e 3.2). Indo mais além, Palmieri (2014) enuncia, 

de igual modo, a existência de frequentes pontos de divergência nos processos de 

mimetismo da arte face à natureza, sendo o principal o facto de os produtos que 

nascem da arte serem diferentes dos produtos que emergem da natureza. 

Concomitantemente, no mimetismo de Luciana face ao ambiente da região da 

Amazónia, e no caso específico da Rodovia Transamazônica, podemos ver espelhados 

princípios de movimento (poeiras que se levantam no ar) e repouso (o corpo estático 

de Luciana) que, por conseguinte, também podem ser entendidos enquanto uma 

materialização do sentido simulatório da mimese, acima mencionado.  

Ainda sobre o mimetismo, Mata (2015) defende que o mimetismo – na obra de 

Luciana, acrescentámos nós -, implica uma transgressão dos limites disciplinares do 

corpo, principalmente do corpo feminino, uma vez que o mesmo opera um sentido 

de propriedade que remete a uma dimensão não natural da modernidade. A partir 

desta conceção, podemos aferir que nas Figuras 3.1 e 3.2, está presente uma 

distinção entre agente e sujeito de uma experiência vivencial. Assim, um dos 

principais fundamentos do mimetismo em relação à arte, e em relação às práticas 

artísticas de Luciana, diz respeito ao facto de a artista promover uma desagregação 

do princípio de individualização a favor de uma união telúrica: trata-se de 

mimetismos de contacto, e de desterritorialização do ser, do meio e dos 

saberes/práticas quotidianas de vivencialidades.  



 

 

30 

 

 

Figuras 3.3 e 3.4. Sem título, série Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

Nas Figuras 3.3 e 3.4, Luciana procura desconstruir a dicotomia entre sujeito 

e objeto e, dessa forma, podemos aqui estabelecer um paralelismo com o conceito 

de colonialidade da natureza (Guerra, 2025a). Durante o processo de criação da série 

Orgânicos, e como vimos anteriormente num excerto de uma entrevista de Luciana, 

a presença dos povos indígenas na paisagem da Amazónia serviu de inspiração para 

as suas criações. Aliás, Luciana também tentou incorporar o ideal indígena da não 

diferenciação entre homens, mulheres, animais e plantas, contrariando assim o 

especismo que tem pautado a contemporaneidade, e também o próprio período do 

Antropoceno, profundamente marcado por uma dicotomia em termos de género que, 

uma vez mais, favorece o homem. Então, nesse interstício o conceito de 

colonialidade da natureza conflui com a colonialidade de género (Lugones, 2008). 

Para Assis (2014, p. 615), a colonialidade da natureza diz respeito à apropriação da 

natureza,  

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

31 

(…) à existência de formas hegemônicas de se conceber e extrair recursos naturais 

considerando-os como mercadorias, ao mesmo tempo em que representa o aniquilamento 

de modos subalternos de convívio com o meio ambiente, bem como a perpetuação e 

justificação de formas assimétricas de poder no tocante à apropriação dos territórios. 

Costa (2021) acrescenta a esta conceção, e defende que um dos elementos 

fundadores da colonialidade de género e da natureza é o dualismo radical que 

dicotomiza a razão e a natureza (Quijano, 2012). Dessa forma, a razão pode ser 

apontada como uma das matrizes de domínio colonial. Dentro desse projeto 

modernidade/colonialidade, de que nos fala Quijano (2012), alguns autores 

questionam se a natureza não pode, também ela, ser encarada enquanto um produto 

da exploração económica e capitalista (Costa, 2021). 

Se nas figuras 3.1 e 3.2, poderíamos estabelecer uma relação com o conceito 

de destruição ecológica (Guerra, 2025b), com a construção da rodovia 

transamazônica e promovendo a devastação das regiões naturais, no caso das figuras 

3.3 e 3.4, podemos estabelecer um paralelismo com o conceito de inversão da 

mistificação metafísica (Quijano, 2012). Este é um conceito que visa representar os 

motivos que levaram os homens enquanto espécie a impor a sua hegemonia 

exploradora, enquanto comportamento predatório no Planeta Terra. Desta forma, 

podemos ver a Figura 3.3 como uma antítese a esse mesmo princípio. Maneschy 

(2017, p.21) descreve este momento da sua criação num dos seus trabalhos, referindo 

que enquanto a artista entra em contacto com a natureza, procurando misturar-se e 

mimetizar as rochas, a mesma depara-se com um pequeno pedaço de vida. Enquanto 

o seu corpo repousa, num processo de simulação (Palmieri, 2014), um pássaro pousa 

sobre os seus cabelos, quase como um processo de descolonização da natureza; de 

inversão dos papéis, no qual o pássaro passa a representar uma posição de poder face 

ao corpo repousado de Luciana, invertendo as lógicas de poder, ou mesmo 

esbatendo-as. É a antítese do princípio colonizador e civilizatório, onde a natureza 

deixa de ser um objeto explorável,  e passa a poder ser perspetivada enquanto uma 

manifestação politicamente interpretável, ou seja: no trabalho artístico de Luciana, 

a natureza e os demais seres vivos passam a ser visualizados como o potencial 

elemento capaz de fomentar a rutura com uma matriz colonial de poder (Quijano, 

1997).  



 

 

32 

Paralelamente, aquilo que podemos acrescentar em relação à nossa leitura 

das quatro figuras até aqui apresentadas, diz respeito ao facto de o ambiente e a 

natureza poderem ser vistos como protagonistas de lutas e de atos de resistência. 

Luciana, enquanto mulher, defende o seu pertencimento a um território que possui 

uma forte marca de destruição do homem colonizador, e a vida animal e demais 

elementos naturais emergem como peças centrais nessa luta, no sentido em que 

enfatizam a dimensão territorial.  

O que é mais inovador na obra de Luciana diz respeito ao facto de ser difícil discernir 

quais são os limites e as barreiras entre a vida social e as condições naturais (Cook, 

2014). Demais importante é o facto de Luciana, de um ponto de vista, conseguir 

alterar as nossas visões e representações sobre aquele que é o convencional mundo-

vida. Atualmente, todas as sociedades contemporâneas vivem na iminência de uma 

catástrofe ecológica, fruto de um pensamento dualista instalado que, 

tendencialmente, separou a esfera natural da esfera social. As obras de Luciana, 

pela sua simbiose com o ambiente, vêm-nos alertar para o facto de que existem 

desafios prementes para a existência humana, mas também desafios relacionados 

com a forma como pensámos os ambientes. Então, dessa natureza, ao se misturar 

com a natureza e com a paisagem (ver Figuras 3.5 e 3.6), Luciana apela para a adoção 

de uma postura e de um entendimento que não enquadre a natureza e o ambiente 

como elementos externos à sociedade.  

 

 

 

 

 



 

 

33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 3.5 e 3.6. Sem título, Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

 

Nas Figuras 3.5 e 3.6, considerámos que a artista se imiscui num duplo 

processo, em que além de produzir é, ela própria um produto, da natureza. Os seus 

cabelos misturam-se com as ervas na Figura 3.5 e, na Figura 3.6, o seu corpo surge 

quase como se fosse um tronco que se ergue do chão. Na primeira figura, novamente 

em posição fetal – como noutras figuras que apresentámos -, Luciana representa o 

nascimento e a morte, como já referimos anteriormente. Porém, na Figura 3.6, 

Luciana ergue-se, ainda que de forma tímida e estranha, mas evidencia um ato de 

resistência, quase como se contrariasse a vida e a morte que lhe é imposta, mas 

como se criasse antes uma posição de afirmação de uma individualidade 

epistemológica. Esta ideia pode ser cruzada com os conceitos de Deleuze e de 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

34 

Guattari (1984), quando os autores defendem que o homem, neste caso o ser 

humano, e a natureza, não são dois sujeitos opostos que se confrontam, mas antes 

uma mesma realidade. São, simultaneamente, produto e produtor. O mesmo 

acontece no caso destes trabalhos artísticos de Luciana.  

Magno, nesta criação artística, reconhece o seu lugar na natureza, bem como 

reconhece o lugar da natureza no seu corpo-lugar. Assim, a artista acaba por 

proporcionar uma compreensão mais alargada sobre o ambiente e sobre a nossa ação 

em relação ao mesmo. Partindo de Braun e Castree (1998), podemos ainda inferir 

que a artista com estas produções artísticas aqui apresentadas (Figuras 3.1 a 3.6), 

visa, visual e esteticamente, ultrapassar os dualismos natureza versus sociedade e 

homem versus natureza. Ao fazer isso, Luciana cria outros espaços, bem como 

constrói perspetivas críticas que centram a atenção na forma como o social pode ser 

transformado através do natural, e vice-versa. Quem são os beneficiários destas 

relações? Quais são as consequências sociais e ecológicas? São perguntas que se 

levantam. 

A partir de Cook (2014), desvendámos que é possível reagir com estranheza à 

ação do corpo-natureza face ao corpo-humano, isto porque partindo de uma 

perspetiva colonial, como vimos anteriormente, esse processo não é natural. Se 

observarmos atentamente, em todas as figuras aqui apresentadas vemos 

precisamente isso, a ação do corpo-natureza no corpo-humano de Luciana, quer seja 

pelo pó que se levanta na rodovia, pelo pássaro que repousa nos seus cabelos, sempre 

vigiante, ou até mesmo pelas ervas que acariciam e cobrem o seu corpo. Nesse 

interstício, o facto de o corpo de Luciana estar em repouso (Palmieri, 2014) pode 

ser, em certa medida, visto como uma representação/ação simbólica de uma 

tentativa de reparação moral da culpabilidade humana colonial, face ao 

desaparecimento de elementos naturais na região da Amazónia. Paralelamente, 

através da série Orgânicos, a artista acaba por desenvolver aquilo que Cook (2014) 

apelida de metodologias e de cartografias afetivas. Estas metodologias e cartografias 

afetivas são, na verdade, um meio através do qual podemos ter acesso a uma visão 

política da natureza social e ambiental, nomeadamente sobre o modo como o corpo-

natureza foi produzido e explorado e sobre padrões de agência que inferem sobre a 

forma como diferentes atores sociais as povoam.  



 

 

35 

As criações artísticas de Luciana possuem uma praxis estética específica, isto 

porque possuem elementos multifacetados, bem como pressupõem um pensamento 

atípico e uma ação não-habitual face a um meio. Desse modo, a artista tem sido 

capaz de mobilizar uma série de processos subjetivos de visualização de relações 

discursivas e materiais dominantes face à natureza. Estas leituras e processos de 

visualização associam-se a outras construções espaciais e sociais, dando origem a 

uma espécie de cultura artística, capaz de canalizar a perceção e a compreensão 

face a temas socio-historicamente relevantes, tais como o colonialismo e a 

destruição ambiental. Dá-se, de igual modo, a construção de uma rota afetiva e 

efetiva – uma vez que trabalhamos com uma produção longitudinal –, que ditam novos 

fluxos de conhecimento sobre o ambiente. Mais: a exposição que é feita da divisão 

histórica entre natureza e cultura, natureza e arte, natureza e vida, situa a produção 

estética de Luciana num contexto de debate mais alargado, nomeadamente sobre a 

separação ontológica e epistemológica do natural e do social. Trata-se da afirmação 

da necessidade de abertura do social e da cultura à natureza, tomando a sua matéria 

viva enquanto um catalisador de produção cultural e de mudança social (DeLanda, 

1997).  

A própria natureza, enquanto corpo, também interfere com a estética de 

Luciana, isto porque modifica os modos de expressão materiais e os comportamentos 

de criação artística, tipicamente ritualizados. Dá-se origem a uma nova conceção de 

território e identidade, bem como se criam diferentes formas de articulação. A arte 

de Luciana, através das conceções de Grosz (2005), pode ser vista como uma 

emergência de práticas de espacialização inovadoras, isto porque a artista se socorre 

de qualidades sociais enquanto material criativo. Daí que possamos mencionar que 

estes processos significam enraizar a arte naquilo que há de supérfluo na natureza, 

ao invés de no sistema capitalista e no paradoxo da criatividade humana; estamos 

perante um processo de criação sensorial superabundante (Grosz, 2005, p. 235).   

Falar sobre a colonialidade na natureza implica, em certa medida, falar sobre as 

crises ambientais, nomeadamente sobre o Antropoceno (Versleux, 2021). Se 

inicialmente o Antropoceno era utilizado para descrever as rápidas mudanças que 

aconteceram no planeta devido à ação do homem na contemporaneidade, o mesmo 



 

 

36 

é utilizado para descrever trabalhos artísticos de denúncia, como o de Luciana, mas 

também para se referir a uma crise geral que é causada pelo capitalismo. Quando 

referimos que o trabalho da artista possui um papel de denúncia, referimo-nos ao 

facto de a mesma utilizar o seu corpo para alertar para os elementos naturais que 

estão a ser destruídos face à exploração extrativista (Pinho, 2019).  

Sobre este propósito, pretendemos ir um pouco mais além na nossa 

abordagem. Ou seja, a partir do conceito de Antropoceno, bem como através do ato 

de denúncia de artistas como Luciana, torna-se imprescindível abordar o conceito de 

eco-arte (Nadir, 2010) ou de arte ambiental, para tentar, uma vez mais, conferir 

alguma profundidade às análises sociológicas aqui levadas a cabo em referência ao 

trabalho de Luciana. Pensando na eco-arte (Brown, 2014) enquanto conceito, temos 

como principal objetivo enveredar por uma abordagem que não se prenda apenas 

com o conceito de ecologia. O conceito de “ecologia” apenas visa retratar as relações 

entre seres vivos (Graham, 2007), enquanto o termo “ambiental” pressupõe uma 

leitura mais abrangente dos meios físicos, no qual se dão os impactos das ações 

humanas, mas também onde podemos ver o surgimento de produções artísticas 

contemporâneas, como as de Luciana. Então, no contexto deste artigo, quando nos 

referimos à ecologia, estamos, na verdade, a fazer referência às relações entre seres 

vivos, recursos e paisagens naturais.  

Na senda de Brown (2014), podemos enunciar que a eco-arte ou a arte 

ambiental possui um pendor de crítica latente, especialmente no que diz respeito à 

sociedade de consumo e, no caso de Luciana, no tocante às práticas extrativistas 

brasileiras e de desterritorialização dos povos indígenas. Então, simultaneamente, 

podemos aferir que produtos artísticos como aqueles que até aqui temos analisado, 

podem, também eles, serem encarados enquanto fruto de uma prática ativista, isto 

porque também combinam uma denúncia do campo ambiental, político e social. 

Paralelamente, também podemos constatar o facto de que a prática de Luciana se 

afirma enquanto forma de fazer e de ocupar espaços que extrapolam os museus e as 

galerias de arte convencionais, expressando, assim, uma espécie de arte e cultura 

marginal de criação que visa dar voz aos povos e às comunidades excluídas e 

invisibilizadas (Archer, 2013), inserindo-se aqui o corpo-natureza.  



 

 

37 

A centralidade do ambiente nas práticas artísticas começa a acentuar-se a 

partir da década de 1960, apesar de, durante esse período, o enfoque estar sobretudo 

no questionamento do tipo de técnicas que eram utilizadas. Um exemplo que 

podemos dar é o de Hélio Oiticica e a sua obra Grande núcleo n. 1, na qual o autor 

criou um ambiente novo, construído a partir de placas pintadas suspensas no teto. 

Com efeito, na contemporaneidade, esse princípio questionador não mudou tão 

drasticamente, até porque o que é questionado também, na prática de artistas como 

Luciana, diz respeito ao facto de o corpo passar a ser utilizado enquanto técnica e 

matéria de criação e de produção artísticas.  

 

 

Figuras 3.7 e 3.8. Sem título, Orgânicos, 2014 

Fonte: Luciana Magno. https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/ 

 

As Figuras 3.7 e 3.8 foram por nós selecionadas, devido ao facto de as mesmas 

representarem, na nossa opinião, o afastamento da criação artística de Luciana face 

à land art (Tiberghien & Green, 1995). Então, numa tentativa de justificação e de 

https://janainatorres.com.br/artistas/luciana-magno/


 

 

38 

aprofundamento do nosso argumento, podemos enunciar algumas características da 

land art que, por seu turno, justificam a nossa escolha do conceito de eco-arte. Por 

um lado, a land art pauta-se por ser uma tipologia de prática artística que visa a 

manipulação do ambiente e dos lugares, sem haver qualquer tipo de preocupação 

com a sua conservação (Raquejo, 1998). Alguns críticos do trabalho de Luciana 

poderiam questionar este mesmo princípio de envolvimento da artista com o meio, 

mas se pensarmos nas técnicas utilizadas, desde logo enunciámos uma diferença 

acentuada. Se a land art (Versieux, 2021) tem em si a criação de caminhos artificiais 

enquanto técnica de criação artística, por outro lado, a eco-arte visa percorrer os 

caminhos naturalmente criados pelas manifestações naturais. Como podemos ver nas 

figuras acima, Luciana tenta misturar-se com o meio, utilizando as suas formas já 

dispostas, as suas cores e nuances; não existe uma tentativa de modificação do 

ambiente, para que este se aproxime do seu corpo feminino e do seu interesse 

artístico. Trata-se de uma espécie de processo de decolonialidade da natureza (Triso 

et al., 2021).  

Porém, um ponto em comum pode ser evidenciado: quer a land art, quer a 

eco-arte, tinham como princípio primordial o questionamento da institucionalização 

da arte. No caso de Luciana, esta afirmação pode ser um tanto quanto contraditória, 

principalmente pelo facto de a artista ter recebido vários prémios ditos 

institucionais. Mais, se a land art é um tipo de paisagem que é feita na paisagem, a 

eco-arte assume-se como um tipo de arte que é feito com a paisagem e com a 

natureza. Outra questão que emerge refere-se ao facto de práticas artísticas como 

a de Magno, em oposição a outras práticas caracterizadas como land art, estarem, 

também elas, associadas ao capitalismo e à colonialidade (Enck-Wanzer, 2011). Aliás, 

na land art existe um ideal conquistador norte-americano, onde impera o desejo de 

domesticar o ambiente (Canton, 2009), tornando-o num outro tipo de galeria ou de 

museu, num instrumento.  

Retomando a problemática do artivismo podemos, desde logo, enunciar que 

se trata de um conceito recente. Porém, no caso da eco-arte ou do ativismo 

ambiental (Brunner et al., 2013), algumas preocupações têm emergido, sendo uma 

delas relacionada com a possibilidade de os cientistas passarem a socorrerem-se dos 

conteúdos visuais de artivistas, colocando-os enquanto uma mera presença 

ilustradora (Versieux, 2021, p.31). Aquilo que podemos acrescentar quanto à génese 



 

 

39 

deste fenómeno, diz respeito ao facto de o mesmo ter surgido na década de 1960, 

enquanto modo de contestação, de resistência e de comunicação, estando o mesmo 

intimamente associado aos movimentos feministas. Se desde o século XXI, sobretudo 

em países do Norte Global, o artivismo tem-se associado à intervenção nos espaços 

urbanos, na contemporaneidade brasileira temos assistido a uma passagem destes 

fenómenos para regiões e territórios como o da Amazónia aqui representado. 

Outrossim, práticas artísticas como a de Luciana evidenciam, do nosso ponto de vista, 

outros não-lugares (Augé, 2009).  A Amazónia, então, passa a ser por nós interpretada 

– através das práticas artísticas de Luciana – enquanto um não-lugar, abandonado 

pelo poder dominante e repleto de perdas de significados quotidianos e culturais, 

associados ao desaparecimento dos povos indígenas, por exemplo.  

Versieux (2021) enuncia uma definição acerca do artivismo que nos parece 

demais interessante: o artivismo pode ser um processo de reinventar a vida com arte; 

uma vez que o seu principal objetivo é o de incitar a mudança social. Aliado ao 

conceito de eco-arte e de artivismo, na interseção de ambos, introduzimos o conceito 

de ecofeminismo (Buckingham, 2004), mais concretamente a corrente do 

ecofeminismo social (Wildy, 2011). Esta noção de ecofeminismo social articula-se na 

perfeição com a prática artística de Luciana Magno, isto porque se trata de uma 

corrente teórica que visa enfatizar a interação dos seres humanos com a natureza, 

incorporando princípios da ecologia social, descrita como o desafio da separação 

entre natureza e cultura. Aliás, para Luciana, esta separação é inconcebível. 

Aprofundando um pouco o conceito, o ecofeminismo, em termos latos, pode ser 

interpretado enquanto teoria e enquanto movimento. Em ambos, o enfoque 

encontra-se na relação entre mulheres e o ambiente, enfatizando questões 

históricas, culturais, psicológicas e políticas, cujo objetivo principal é o de denunciar 

a exploração e a degradação da natureza, mas também dos corpos femininos 

humanos e não-humanos, e outros grupos sociais marginalizados (Estévez-Saá & 

Lorenzo-Modia, 2018). 

Caracterizamos a prática artística de Luciana no escopo do ecofeminismo 

social, porque acreditámos que a artista defende que os seres humanos são capazes 

de viver na e com a natureza sem a destruir. Ao querer-se misturar com os elementos 

naturais nas suas obras, esta ideia parece-nos tanto mais evidente. Paralelamente, 

o tal mimetismo (Perez, 2021) de que falávamos inicialmente, pode também ser 



 

 

40 

perspetivado enquanto uma tentativa de cura dos danos causados pelo homem na 

região amazónica; cura essa que se dá através do uso de colaboração estéticas e 

práticas do corpo humano de Luciana com a natureza (Orenstein, 2003). Em suma, o 

ecofeminismo social pode ser utilizado para descrever a prática de mulheres artistas 

que assumem o controlo da promoção de mudanças ambientais positivas.  

Nesta secção, decidimos evitar a conceção de considerações finais, nos seus moldes 

tradicionais, dado o caráter subjetivo da análise e da leitura feita acerca da obra de 

Luciana Magno. Ao contrário, optámos por discorrer, ainda que brevemente, sobre 

alguns dos principais desafios enfrentados pela sociologia da arte na 

contemporaneidade, tendo como ponto de partida os argumentos postulados por 

Fuente (2007, 2010a, 2010b). A par disso, também é deveras marcante o 

reconhecimento dos trabalhos seminais de Francastel (1965) que, na década de 1960, 

postulou o parco rigor com que os sociólogos trabalhavam e exploravam documentos 

figurativos, ou dito por outras palavras, a imagem. Com efeito, o nosso argumento 

inicial é o mesmo de Burke (2001), de que as imagens – e as produções artísticas, 

acrescentámos – podem (e devem) ser interpretadas enquanto evidência histórica de 

um dado momento espácio-temporal e social. Com efeito, do nosso ponto de vista, 

este é o primeiro desafio enfrentado pela sociologia da arte, enquanto campo 

científico e académico, o da ainda existente tendência para tratar a imagem e os 

produtos visuais enquanto meras ilustrações, e não enquanto objeto social. Este é 

um desafio que, apenas recentemente, desde o início do século XXI e finais do século 

XX, tem vindo a ser contrariado o que aponta para o facto de o campo da sociologia 

da arte ser, ademais, um campo científico relativamente recente.  

Antes mesmo de avançarmos com uma reflexão em torno daqueles que podem 

ser os desafios e as possibilidades de ação futuros de campos científicos como a 

sociologia da arte, considerámos demais relevante estabelecer um paralelismo entre 

tal exercício e o conceito de Sul Global. Na verdade, apesar de o conceito de Sul 

Global não estar excessivamente representado no escopo deste artigo, na análise 

efetuada sobre a prática artística de Luciana, algumas das suas características e 

definições acabam por estar latentes, especialmente o facto de que as suas criações 

criticam e desconstroem, em certa medida, o passado colonial referente ao Brasil, 



 

 

41 

mas também pressupõem uma relação de poder e de colonialidade do Estado face à 

região da Amazónia, pois pressupõem a sua exploração e destruição.  

A arte de Luciana, bem como a sociologia da arte enquanto disciplina, 

encontram-se numa encruzilhada, na qual podemos ver desafios, mas também 

campos de possibilidades. O primeiro desafio que podemos desde logo destacar, diz 

respeito às mudanças dramáticas que o campo da arte tem vindo a sofrer em tempos 

recentes (Alexander & Bowler, 2014). Por um lado, falámos de mudanças nos 

mercados de arte, nos financiamentos e nos modelos institucionais e neoliberais, 

mas, por outro lado, também não nos podemos esquecer das mudanças afetas ao 

papel dos artistas enquanto agentes sociais. As identidades dos artistas mudam e, 

nesse sentido, os mesmos passam a ser vistos como agentes sociais e políticos ativos: 

ativistas. Ora, dar conta, científica e academicamente dessas mudanças, torna-se 

um desafio para o campo da sociologia da arte; desafio esse que, na nossa opinião, 

apenas poderá ser ultrapassado através da utilização de metodologias inovadoras, 

assentes no mapeamento digital e na análise do discurso visual das obras. Em suma, 

o primeiro desafio diz respeito à necessidade de uma mudança de paradigma 

sociológico e metodológico, algo para o qual tentámos contribuir com este artigo.  

O segundo desafio – por nós enfrentado na análise e na leitura da obra de 

Luciana -, refere-se à preponderância de uma análise subjetiva. O paradoxo da 

subjetividade sempre acompanhou a sociologia da arte e, com efeito, o mesmo ainda 

não foi revertido, assumindo-se como um ponto problemático para o avanço da 

disciplina. Uma das estratégias que tem sido utilizada até ao momento diz respeito 

à aplicação – par a par e numa lógica de horizontalidade – de metodologias ditas 

tradicionais, tais como as entrevistas semiestruturadas. Paralelamente, não podemos 

deixar de mencionar outro desafio que se afigurou determinante aquando da nossa 

análise da obra de Luciana: falámos da posição marginal e marginalizada que as 

práticas artísticas no Sul Global têm ocupado. Assim, práticas artísticas como a de 

Luciana, que lidam com temas como o ambientalismo, a historicidade dos lugares e 

das comunidades e processos (de)coloniais, têm vindo a ser marginalizados no campo 

e mercados artísticos, mas sobretudo na sociologia da arte, mais especificamente 

por parte de países do Norte Global, mantendo vivas as relações de poder e a 

segregação da produção académica.  



 

 

42 

Este é, na nossa ótica, um dos principais desafios enfrentados pela sociologia 

da arte enquanto disciplina. Se nos séculos XIX e XX, falávamos de uma separação da 

arte institucional da arte popular, na atualidade o paradigma de separação e de 

divisão mantém-se, passando a haver arte do Sul e arte do Norte Globais. O método 

de superação é simples: evitar o olhar eurocêntrico face ao mundo, principalmente 

face ao campo de produção artístico contemporâneo e global. Esta perspetiva 

interliga-se com uma outra, isto é, com a de que, historicamente, as práticas e 

produtos artísticos têm sido desvalorizados face a outros fenómenos sociais, um 

aspeto que se tem vindo a alterar, paulatinamente, mas que ainda carece de uma 

maior intervenção, especialmente ao nível da produção científica. Aliás, Zolberg 

(1990), na década de 1990, defendia que a arte não era uma preocupação do trabalho 

intelectual, um paradigma que ainda hoje se mantém ativo.  

Alexander, V. D., & Bowler, A. E. (2014). Art at the crossroads: The challenges of a sociological 
approach to art. Poetics, 43, 1-19.   

Aranha, M. L. A., & Martins, M. H. P. (1993). Filosofando: Introdução à filosofia. Moderna. 

Armstrong, C. (2019). A new history of environmentalism: The environmental movement in history. 
Bloomsbury. 

Assis, G. O. (2014). Colonialidade da natureza e ecologia política: Reflexões sobre a apropriação da 
natureza. Revista Brasileira de Política Internacional, 57(2), 611-632.   

Augé, M. (2009). Não-lugares: Introdução a uma antropologia da supermodernidade. Papirus. 

Bittencourt, A. (2009). Imagem e comunicação: Mediações entre corpo e ambiente. Editora Senac. 

Braun, B., & Castree, N. (1998). Remaking reality: Nature at the millennium. Routledge. 

Brown, L. (2014). Eco-art and environmental activism: Contemporary perspectives. Earthscan. 

Brunner, E., Enck-Wanzer, D., & Wildy, K. (2013). Artivism: Cultural production and social movements. 
Routledge. 

Buckingham, S. (2004). Ecofeminism in theory and practice. Palgrave Macmillan. 

Burke, P. (2001). Eyewitnessing: The uses of images as historical evidence. Cornell University Press. 

Canton, J. (2009). Land art and environmental aesthetics. University of Chicago Press. 

Carley, M. (1990). Content analysis in social research. Routledge. 

 



 

 

43 

Cook, I. (2014). Geographies of environmental perception and aesthetics. Progress in Human 
Geography, 38(2), 158-174.   

Costa, F. (2021). A colonialidade da natureza: Crítica ambiental e política de resistência. Editora UFBA. 

DeLanda, M. (1997). A thousand years of nonlinear history. Zone Books. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (1984). Mille plateaux: Capitalisme et schizophrénie 2. Minuit. 

Emmison, M., & Smith, P. (2007). Researching the visual: Images, objects, contexts and interactions 
in social and cultural inquiry. SAGE. 

Enck-Wanzer, D. (2011). Artivism and its discontents: The political aesthetics of contemporary 
activism. Cultural Studies, 25(2), 123-147.   

Estévez-Saá, M., & Lorenzo-Modia, M. J. (2018). Ecofeminism and literature: Contemporary debates 
and perspectives. Routledge. 

Fletcher, R., & Albán, J. D. (2015). The politics of environmental struggles in Latin America. Latin 
American Perspectives, 42(4), 72-88.   

Francastel, P. (1965). Art et sociologie. Denoël. 

Fuente, E. (2007). The sociology of art: A disciplinary history. Sociological Theory, 25(4), 187-213.   

Fuente, E. (2010a). The cultural turn in the sociology of art. Poetics, 38(3), 235-251  

Fuente, E. (2010b). Art and the symbolic structure of society. European Journal of Social Theory, 
13(2), 165-181.   

Guerra, P. (2025a). Artes feministas para alegrar becos tristes: gênero, DIY e outras cenas artísticas 
no sul global. Estudos de Sociologia, Araraquara, 30(2), 577-596. 

Guerra, P. (2025b). Thina Curtis Amid Creative Disorders. Fanzines, Punk, Improvisation, and Critical 
Pedagogy. Genealogy, 9(1), 3. DOI: https://doi.org/10.3390/genealogy9010003. 

Graham, P. (2007). Ecology and contemporary environmental thought. Blackwell. 

Grosz, E. (2005). Time travels: Feminism, nature, power. Duke University Press. 

Homma, A. K. O. (2008). Amazônia: Colonização, desmatamento e exploração dos recursos naturais. 
Editora UFPA. 

Lugones, M. (2008). The coloniality of gender. Worlds & Knowledges Otherwise, 2(2), 1-17. 

Maneschy, C. (2017). A arte e a performance de Luciana Magno na Amazônia. Arte & Ensaios, 33(1), 
15-24. 

Mata, F. (2015). O mimetismo na arte contemporânea: Um estudo sobre o corpo e a identidade. 
Editora Unesp. 

Mignolo, W. (2020). On decoloniality: Concepts, analytics, praxis. Duke University Press. 



 

 

44 

Morton, T. (2009). Ecology without nature: Rethinking environmental aesthetics. Harvard University 
Press. 

Nadir, L. (2010). Art and ecology now. Thames & Hudson. 

Orenstein, G. (2003). Reweaving the world: The emergence of ecofeminism. Sierra Club Books. 

Palmieri, J. (2014). Mimesis in contemporary art: Theoretical perspectives and artistic practices. 
Routledge. 

Pauwels, L. (2010). Visual sociology and visual research methods. SAGE. 

Perez, L. (2021). Mimetismo e invisibilidade na arte contemporânea. Arte & Sociedade, 12(2), 75-90. 

Pinho, C. (2019). Antropoceno e arte ambiental: Estratégias de resistência e denúncia. Revista 
Brasileira de Estudos Culturais, 7(1), 112-128. 

Quijano, A. (1997). Colonialidad del poder y clasificación social. Journal of World-Systems Research, 
3(2), 342-386. 

Quijano, A. (2012). Coloniality and modernity/rationality. Cultural Studies, 21(2), 168-178.   

Raquejo, C. (1998). Arte y naturaleza: El paisaje como metáfora. Siruela. 

Tiberghien, G., & Green, R. (1995). Land art: Earthworks and environments. Thames & Hudson. 

Triso, C. H., et al. (2021). Decoloniality and nature: Rethinking human-nature relationships. 
Environmental Humanities, 13(1), 98-120. 

Versieux, F. (2021). Eco-arte, artivismo e o papel da natureza na criação artística. Arte & Cultura, 10(1), 
25-40. 

Warner, M. (2010). Ecocriticism and the politics of nature. Routledge. 

Wildy, K. (2011). Ecofeminismo e suas abordagens sociológicas. Brazilian Journal of Environmental 
Studies, 8(2), 45-60. 

Yoon-Ramirez, M., & Ramírez, A. (2024). Gender, body and activism in contemporary art. Routledge. 

Zolberg, V. (1990). Constructing a sociology of the arts. Cambridge University Press. 

Zuev, D., & Krase, J. (2017). Visual sociology: Theory and methods. SAGE. 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula3  

https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula3


 

 

45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


