
 

 

276 



 
 

 

277 

Jaqueline Torquatro 

A chegada dos colonizadores europeus à América Latina resultou na destruição 

cultural dos povos originários e na transculturação, que transformou, de maneira 

permanente, o modo de fazer, pensar e consumir arte. Essa devastação cultural foi 

utilizada como instrumento de dominação, pois enfraqueceu a resistência à invasão 

e permitiu a imposição de uma ideologia eurocêntrica, que demonizou e invisibilizou 

a cultura ameríndia. Segundo o pesquisador e escritor venezuelano Fernando Báez 

(1963–), durante o processo de destruição da cultura local, os colonizadores 

arruinaram a arquitetura existente, artefatos religiosos, livros maias e astecas, e 

promoveram um genocídio que reduziu em 95% a população nativa que habitava a 

América Latina, num período de 130 anos. 

Ainda de acordo com o autor, a invasão e colonização do solo latino-americano 

provocou a extinção de diversas línguas nativas, a destruição e saqueamento de 

inúmeros monumentos, a sobreposição da arquitetura, a supressão de pinturas, 

esculturas, danças e cantigas, entre outras perdas incalculáveis. A inserção forçada 

da cultura importada resultou na perda de cerca de 60% da memória coletiva. 

Segundo Báez (2010, p. 49), “os povos latino-americanos foram transculturados e 

translinguados” por meio da manipulação e eliminação da memória, e a educação 

formal desenvolvida na América Latina foi moldada para estimular a negação do 

grande saque sofrido e repudiar a cultura dos povos indígenas. Por fim, Fernando 

Báez destaca que a sujeição ao trabalho forçado e o assassinato de todo indivíduo 

que incitava a resistência contribuíram para o que o autor (2010, p. 84) chamou de 

“mutilação da memória coletiva”, que “desencadeou a tragédia cultural vivida por 

milhões de seres humanos durante a conquista”. 



 

 

278 

O texto de Moacir dos Anjos (1963–), no livro Local/Global: Arte em Trânsito 

(2005), analisa que a globalização, compreendida como continuidade da lógica de 

imposição cultural e de padronização iniciada no século XV com a expansão 

colonizadora europeia, transformou profundamente as formas de produzir, classificar 

e consumir arte e cultura nos países que hoje compõem o Sul Global. Sob uma 

perspectiva centrada nos valores europeus, a arte proveniente desses territórios 

passou a ser considerada exótica ou mera cópia da produção ocidental. Essa 

desqualificação converteu expressões culturais locais em “arte menor”, periférica, 

sujeita à demonização, invisibilização, marginalização e, em muitos casos, à 

destruição deliberada. 

A lógica eurocêntrica estabeleceu uma hierarquia cultural que mede a 

relevância artística e o grau de “desenvolvimento civilizatório” segundo padrões 

próprios da Europa capitalista, enquanto relegou as comunidades tradicionais à 

condição de símbolo de atraso. Esse paradigma reforçou a divisão entre cultura 

erudita e cultura popular, que passou a orientar a chamada indústria cultural. Nesse 

contexto, como observa a autora brasileira Marilena Chaui (1941-), a cultura deixou 

de ser um direito universal para se tornar um privilégio de classe, acessível apenas a 

determinados segmentos sociais: 

Afirmar a cultura como um direito é opor-se à política neoliberal, que abandona a garantia 

dos direitos, transformando-os em serviços vendidos e comprados no mercado e, portanto, 

em privilégios de classe. (Chaui, 2008, p.66) 

Em Cultura e Democracia (2008), Marilena Chaui apresenta a cultura como 

uma construção histórica e social que, inicialmente, significava cultivo e cuidado; a 

partir do Iluminismo, passou a ser associada ao progresso, à civilização e aos valores 

ocidentais, especialmente os da Europa capitalista, impondo um modelo 

etnocêntrico que legitimou a colonização e o imperialismo. Em seu texto, Chaui 

realiza uma análise crítica da relação entre cultura e democracia, denunciando que 

a forma de democracia predominante, liberal e representativa, não promove o 

acesso igualitário à cultura, mas massifica os bens culturais, transformando-os em 

mercadoria e restringindo a produção e o consumo cultural às camadas privilegiadas 

da sociedade. 



 
 

 

279 

Chaui continua sua análise enfatizando que, dentro da sociedade capitalista, 

a cultura integra uma indústria que separa os bens culturais segundo valores de 

mercado e reforça a divisão entre cultura de elite e cultura popular, criando o 

espectador médio (homogeneização dos indivíduos) e transformando a cultura em 

mero entretenimento (não que a cultura não desempenhe esse papel em algum 

momento), gerando a ilusão de acesso universal. A indústria cultural transforma a 

massa em consumidoras e consumidores, e não em produtores de cultura, a fim de 

manipulá-la. Marilena Chaui destaca que, embora o lazer e o ócio sejam importantes 

e necessários, a redução da cultura a entretenimento busca não chocar ou provocar, 

mas agradar e seduzir o público, repetindo, de forma mascarada, o que ele já está 

acostumado a consumir. 

A análise do percurso histórico-cultural apresentada pelos três autores 

permite compreender que a invasão europeia não representou apenas a destruição 

física de povos e culturas, mas instaurou um processo contínuo de apagamento e 

subordinação cultural, que ainda reverbera na contemporaneidade sob a lógica 

globalizante e mercantilizada da cultura. A persistência dessa hierarquia, que 

valoriza o eurocentrismo e marginaliza produções locais, reafirma a necessidade de 

práticas que resistam a esse modelo. 

 Marilena Chaui sugere que uma forma de escapar da armadilha imposta pelo 

neoliberalismo seria retirar a cultura do campo exclusivo do entretenimento e tratá-

la também como trabalho. Dessa forma, a cultura passaria a ser compreendida como 

um processo criativo, deixando de ser apenas um produto a ser consumido e 

tornando-se uma experiência que possibilita ver, pensar e sentir o mundo. A crítica 

de Chaui evidencia a urgência da atuação de coletivos culturais nas periferias, que 

se erguem como forças insurgentes, rompendo com a lógica segregacionista imposta 

pelo sistema capitalista e patriarcal. Essas iniciativas fortalecem a cultura em 

territórios marginalizados, oferecendo formação artística, realizando eventos que 

exaltam tradições e artistas locais e fomentando debates sobre questões sociais, 

contribuindo para a construção identitária contemporânea.  

Esses coletivos artísticos e culturais retiram a cultura do campo do consumo, 

como destaca Chaui, e a realocam como trabalho criativo, experiência sensível e 

prática social emancipadora, transformando moradores de regiões periféricas em 



 

 

280 

produtores de arte e cultura. Ao ensinar arte, estimular a produção local e valorizar 

saberes invisibilizados, ampliam o acesso à cultura e possibilitam que sujeitos 

historicamente silenciados se tornem autores de suas próprias narrativas, 

promovendo uma verdadeira democratização cultural, pautada na criação, reflexão 

e autonomia, e não na passividade do consumo. 

Kimberlé Crenshaw (1959-), defende em um de seus diversos textos que a 

organização de grupos de mulheres, ou seja, a coletivização, impulsiona a luta por 

direitos civis, sociais e culturais: 

Nas últimas duas décadas, as mulheres se organizaram contra a violência quase rotineira que 

molda suas vidas. Aproveitando a força da experiência compartilhada, as mulheres 

reconheceram que as demandas políticas de milhões falam mais poderosamente do que os 

apelos de algumas vozes isoladas. (CRENSHAW, 1993, p.1241 – traduzido) 

O pensamento crítico de Crenshaw, embora direcionado originalmente a 

grupos de mulheres, contribui para a compreensão de diferentes contextos de luta 

contra opressões herdadas do colonialismo e evidencia a importância da ação 

coletiva como estratégia de resistência e transformação social, mostrando que a 

experiência compartilhada fortalece a luta contra desigualdades estruturais. A 

criação de coletivos culturais se configura como uma das ferramentas sociais e 

políticas capazes de enfrentar essas múltiplas formas de opressão, que se entrelaçam 

e reforçam desigualdades sociais, sobretudo em regiões periféricas e comunidades 

marginalizadas. Esses coletivos, frequentemente organizados por artivistas, têm 

como objetivo valorizar a autonomia, estimular a participação da comunidade na 

produção cultural e descentralizar os espaços de consumo e de produção artística. 

O Coletivo Nanda Produções é um dos coletivos existentes no estado do 

Espírito Santo, que se destaca com uma iniciativa que promove a valorização e a 

descentralização da cultura no território capixaba. Idealizado e coordenado por 

Fernanda Vieira, o grupo reflete a dedicação da agente cultural ao fomento e à 

difusão das artes em territórios periféricos. Com mais de duas décadas de 

experiência no distrito de Nova Almeida, no município de Serra – Região 

Metropolitana de Vitória, Vieira tem desenvolvido, de forma contínua, eventos 

culturais, oficinas de formação artística e ações de incentivo a artistas em início de 



 
 

 

281 

carreira, contemplando diversas linguagens, como música, literatura, artes visuais e 

audiovisual. 

Ao longo de sua trajetória, Fernanda Vieira produziu documentários, livros e 

eventos que contaram com a participação de artistas e palestrantes de 

reconhecimento nacional. Entre essas iniciativas, destaca-se o Festival da Canção 

(Figura 19.1) que, em sua oitava edição, realizada em abril de 2025, contou com a 

presença de Guilherme Terreri, ator, palestrante e drag queen, amplamente 

conhecido pelo nome artístico Rita von Hunty (Figura 19.2). Em sua apresentação, 

realizada em uma praça de Nova Almeida, Rita abordou a democratização da arte, 

analisou o uso da produção artística como ferramenta de transformação social e 

discutiu a conceituação e o direito à cultura, em diálogo com reflexões presentes nos 

textos de Marilena Chaui. A realização do evento foi coordenada pela Fernanda Vieira 

com o auxílio de Maria Marta Tomé, outra das diversas mulheres que atuam na 

valorização do setor artístico no estado do Espírito Santo.   

 

 

Figura 19.1 – 8º Festival da Canção 

Fonte: Instagram @Festivaldacancao 



 

 

282 

 

Figura 19.2 À esquerda, Fernanda Vieira e, à direita, Rita Von Hunty. 

Fonte: https://drive.google.com/file/d/1s8czkviAG2pi3H81z66hDTMsOZ2BJg6q/view 

O autor Roque Laraia (1932--) define que a cultura é algo construído 

historicamente, não é algo nato, mas algo que deve ser aprendido, que é um processo 

acumulativo de vivências de várias gerações: 

Assim, para Geertz, todos os homens são geneticamente aptos para receber um programa, e 

este programa é o que chamamos de cultura. E esta formulação — que consideramos uma 

nova maneira de encarar a unidade da espécie — permitiu a Geertz afirmar que "um dos mais 

significativos fatos sobre nós pode ser finalmente a constatação de que todos nascemos com 

um equipamento para viver mil vidas, mas terminamos no fim tendo vivido uma só!" Em outras 

palavras, a criança está apta ao nascer a ser socializada em qualquer cultura existente. Esta 

amplitude de possibilidades, entretanto, será limitada pelo contexto real e específico onde de 

fato ela crescer (Laraia, 1986, p.33). 

Laraia refuta a ideia de que a biologia ou o espaço geográfico determinem as 

diferenças culturais entre os povos e analisa que a diversidade cultural está 

diretamente ligada à história cultural e à plasticidade do ser humano. O autor reflete 

que o ser humano é o único ser vivo capaz de criar, aprender, ensinar e transformar 

a cultura, e que a cultura é o principal meio de adaptação do ser humano ao 

ambiente. Através da cultura, o indivíduo e a sociedade conseguiram subverter a 

condição de um animal frágil para um predador voraz, capaz de dominar diversas 

instâncias da natureza.  

https://drive.google.com/file/d/1s8czkviAG2pi3H81z66hDTMsOZ2BJg6q/view


 
 

 

283 

Em concordância com a reflexão de Laraia, pode-se destacar o texto de Glória 

Anzaldúa (1942-2004), onde a autora analisa a cultura como formadora de identidade 

sociocultural: 

A cultura molda nossas crenças. Percebemos a versão da realidade que ela transmite. Os 

paradigmas dominantes, conceitos predefinidos que existem como algo inquestionável e que 

não se pode desafiar, chegam até nós por meio da cultura [...] A cultura é feita por aqueles 

que têm poder — os homens. Os homens fazem as normas e leis; as mulheres as transmitem 

[...] A cultura espera que as mulheres mostrem maior aceitação do sistema de valores dos 

homens e maior compromisso com ele. A cultura e a Igreja Católica insistem que as mulheres 

devem estar a serviço dos homens. Se uma mulher se rebela, é má. Se não renuncia a si mesma 

em favor do homem, é egoísta [...] Hoje, algumas de nós têm uma quarta opção: adentrar o 

mundo por meio da educação e de uma carreira profissional e se tornar autônomas. Apenas 

algumas. Como pessoas da classe trabalhadora, nossa principal atividade é conseguir comida, 

um teto e roupas. Proporcionar educação aos filhos está fora do alcance da maioria.  

(Anzaldúa, 2021, p.57). 

Quando a cultura é apropriada e controlada pelas elites de uma sociedade, 

que determinam quem pode consumi-la e de que maneira esse consumo deve 

acontecer, o aprendizado cultural, ao qual Laraia (1986) se refere, tende a ser 

reduzido. Nessa condição, os indivíduos de classes subalternizadas formam um 

exército massificado, que apenas assimila e reproduz o que lhe é permitido acessar. 

Ao reduzir a diversidade cultural e impor padrões hegemônicos, a elite não só 

restringe a experiência cultural coletiva, como também enfraquece a capacidade de 

reinvenção e de resistência social que a cultura, em sua essência, possibilita. Essa 

limitação enfraquece a plasticidade humana, ressaltada por Laraia, e compromete a 

capacidade de criar, aprender e transformar. 

O trabalho desenvolvido pelo Coletivo Nanda Produções dialoga diretamente 

com a idealização de democracia cultural proposta por Marilena Chaui e com o 

discurso de Roque Laraia, agindo de forma insurgente contra o sistema que insiste 

em excluir e marginalizar as produções culturais periféricas, ensinando e construindo 

arte e cultura para quem, até então, havia sido excluído do processo de produção 

cultural e transformado em massa. O coletivo, coordenado por Fernanda Vieira, 

desafia a mercantilização da indústria cultural e promove o acesso não apenas ao 

consumo, mas também à criação e à participação ativa da comunidade de Nova 

Almeida e de outras regiões do estado capixaba na vida cultural, contribuindo para 

a construção de uma cultura viva, plural e diversificada. 



 

 

284 

Fernanda Vieira atua na promoção e difusão da arte, tanto por meio de seu 

próprio coletivo quanto em parceria com outros movimentos sociais atuantes no 

município de Serra. Em agosto de 2025, em colaboração com a agente cultural 

Adriana Dutra, iniciou uma oficina de mosaico (Figura 19.3), arte com a qual a artista 

e agente cultural entende como divisor de águas de sua própria trajetória 

sociocultural, com o objetivo de capacitar pessoas, oferecendo a formação de 

maneira inteiramente gratuita, em um bairro de grande vulnerabilidade social. Vieira 

entende a arte como um instrumento de resistência e transformação e compreende 

a prática artística como meio de valorização da cultura local e como potencial 

catalisador de mudanças significativas, sejam elas de ordem econômica, cultural, 

sensorial ou social. 

 

Figura 19.3 – Fernanda Vieira 

Fonte: https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-

c62dfb9db674 

O colonialismo, o patriarcado e o capitalismo deixaram às mulheres de diferentes 

etnias uma herança de submissão e invisibilização, que motivou a organização de 

movimentos femininos em busca de liberdade, direitos e igualdade. Enquanto 

mulheres brancas lutavam por direitos políticos, educação, divórcio e acesso ao 

https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-c62dfb9db674
https://produtorananda.wixsite.com/nandaproducoes?pgid=lqmstt13-a02886ef-526a-4ca1-ad4e-c62dfb9db674


 
 

 

285 

trabalho, sendo ainda retratadas como frágeis, mulheres negras tiveram de enfrentar 

não apenas essas pautas, mas também a objetificação, escravização, violência, 

segregação e racismo estrutural, incorporando as demandas do movimento negro ao 

feminismo e defendendo a segurança de seus filhos e familiares. Lélia González 

(1935–1994), Ângela Davis (1944–) e Sueli Carneiro (1950–) reforçam que a luta das 

mulheres não brancas historicamente se distingue da das mulheres brancas: jamais 

foram consideradas frágeis, ao contrário, foram transformadas em objetos e 

obrigadas a lidar simultaneamente com suas próprias dores e com a perseguição, 

exploração e morte de companheiros, parentes, amigos e filhos, tornando impossível 

limitar suas reivindicações à esfera feminina, como destaca o trecho a seguir: 

Ser negro sem ser somente negro, ser mulher sem ser somente mulher, ser mulher negra sem 

ser somente mulher negra. Alcançar a igualdade de direitos é converter-se em um ser humano 

pleno e cheio de possibilidades e oportunidades para além de sua condição de raça e de 

gênero. Esse é o sentido final dessa luta. (Carneiro, 2020, p.5). 

Ao criar um coletivo artístico em um bairro periférico, Fernanda Vieira abre 

um espaço interseccional de resistência, que dialoga com os princípios do feminismo 

negro e com os discursos das autoras/pensadoras citadas. Ao enfrentar as diversas 

opressões que recaem sobre a classe trabalhadora, formada em grande parte por 

pretos e pardos, historicamente privados de cultura, educação, saúde e outros 

direitos fundamentais, Fernanda, assim como outras mulheres que atuam como 

líderes sociais e culturais, como Adriana Dutra e Maria Marta Tomé, reconhece que 

a emancipação feminina só é possível quando se combate simultaneamente o 

sexismo, o racismo e as desigualdades estruturais produzidas pelo sistema no qual 

estão inseridas. 

Este movimento coletivo, que contribui para a construção de uma identidade 

integrando processos de hibridização cultural, racial e de gênero e enfrentando 

opressões históricas e sociais, promove uma nova consciência capaz de transcender 

dualidades e fomentar a criação de uma cultura própria, plural e transformadora, 

fortalecendo a dignidade, a autoestima e a identidade cultural da classe 

trabalhadora, inserindo-a em uma perspectiva de resistência coletiva e 

solidariedade, tal qual defendida por Glória Anzaldúa em seu livro La 

Frontera/Borderlands (traduzido para o espanhol em 2021): 



 

 

286 

A resposta ao problema entre a raça branca e a de cor, entre homens e mulheres, encontra-

se em curar a ruptura que se origina nos próprios fundamentos de nossas vidas — nossa 

cultura, nossas linguagens, nossos pensamentos. Um enorme deslocamento do pensamento 

dualista na consciência individual ou coletiva é o princípio de uma longa luta, mas trata-se de 

uma luta que poderia, segundo nossas melhores esperanças, conduzir-nos ao fim da violação, 

da violência e da guerra. (Anzaldúa, 2021, p. 137). 

O Coletivo Nanda Produções exemplifica como grupos artísticos podem atuar a partir 

de uma perspectiva interseccional que reconhece que as desigualdades socioculturais 

estão profundamente entrelaçadas. Ao promover eventos, oficinas e formações 

gratuitas em comunidades periféricas em vulnerabilidade social do Espírito Santo, o 

coletivo democratiza o acesso à arte e possibilita que sujeitos historicamente 

marginalizados se tornem produtores e agentes de transformação cultural e deixem 

de ser massa de consumo de mero entretenimento. O Coletivo Nanda Produções 

combate diferentes formas de opressão, criando espaços de expressão para 

mulheres, pessoas negras, jovens, LGBTQIA+ e comunidades tradicionais. Dessa 

forma, rompe com a lógica eurocêntrica e elitista da indústria cultural, fortalecendo 

redes de solidariedade e contribuindo para a construção de uma cultura viva, plural 

e participativa, enraizada nas experiências e saberes locais. 

A atuação do Coletivo Nanda Produções caracteriza-se como resistência frente 

à lógica globalizante, que impõe padrões eurocêntricos e desvaloriza a produção 

cultural do Sul Global, classificando-a como periférica ou “menor”. Ao priorizar a 

valorização da cultura local e a participação ativa de comunidades periféricas, o 

coletivo questiona a hierarquia cultural que, como aponta Marilena Chaui, 

transforma a cultura em privilégio de classe. As ações do grupo não apenas promovem 

o acesso à arte, mas reconfiguram o próprio conceito de produção cultural, 

deslocando o centro do poder simbólico e legitimando expressões artísticas 

historicamente invisibilizadas.  

Fernanda Vieira reconhece que o trabalho realizado através do coletivo não se 

dá através de relações hierárquicas e lineares, mas é formado por vínculos e trocas 

de saberes entre diferentes sujeitos e contextos. Vieira se destaca em sua 

comunidade por sua atuação inclusiva, combativa e transformadora, atuando como 

uma mulher guardiã de saberes locais, de memórias ancestrais e da identidade 



 
 

 

287 

cultural do seu município, utilizando suas ações para promover um questionamento 

das estruturas coloniais e patriarcais que moldaram a história e a cultura brasileiras. 

Por meio da arte e da valorização das narrativas comunitárias, Vieira confronta 

padrões hegemônicos que buscam homogeneizar e silenciar vozes historicamente 

subalternizadas, afirmando a potência criativa e a autonomia cultural como caminhos 

para a emancipação social e o fortalecimento das identidades coletivas. 

Agradeço à minha orientadora – a Professora Doutora Paula Guerra, pelo convite para 

participar deste livro tão potente; ao Programa de Pós-Graduação em Artes da 

Universidade Federal do Espírito Santo e à CAPES. Agradeço e dedico este capítulo a 

todas as mulheres que se organizam, se movimentam e criam espaços culturais em 

regiões periféricas. 

Este capítulo é financiado pela Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior CAPES, que fomenta à minha pesquisa de doutorado por meio de bolsa de 

estudos. 

Anzaldúa, G. (2021). Borderlands/La frontera: La nueva mestiza (Ensayo). Capitán Swing. 

Báez, F. (2010). A história da destruição cultural da América Latina: Da conquista à globalização. Nova 

Fronteira. 

Carneiro, S. (2003). Enegrecer o feminismo: A situação da mulher negra na América Latina a partir 

de uma perspectiva de gênero. Racismos Contemporâneos, 49, 49–58. 

Chaui, M. (2008). Cultura e democracia. Crítica y Emancipación: Revista Latinoamericana de Ciencias 

Sociales, 1(1). CLACSO. Disponível em: 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.pdf 

Crenshaw, K. (1991). Mapping the margins: Intersectionality, identity politics, and violence against 

women of color. Stanford Law Review, 43(6), 1241–1299.  

Dos Anjos, M. (Org.). (2005). Local/Global: Arte em trânsito. Fundação Bienal de São Paulo. 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula19  

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/secret/CyE/cye3S2a.pdf
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula19


 

 

288 

 

Laraia, R. B. (1986). Cultura: Um conceito antropológico. Editora Schwarcz-Companhia das Letras. 

Disponível em: https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-

content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf
https://petarquiteturaufmg.wordpress.com/wp-content/uploads/2013/04/laraia-cultura-um-conceito-antropolc3b3gico.pdf

