
 

 

193 



 

 

194 

Ana Cunha 

O filme Barbie, de 2023, abre com uma sátira à primeira cena do filme 2001: Odisseia 

no Espaço. No filme original, temos uma vinheta da terra do passado, povoada por 

primatas, e do momento em que estes, inspirados por um monólito misterioso, 

materializado de forma inexplicável no meio da planície - providencial, 

extraterrestre - descobrem o potencial das ferramentas na amplificação do efeito da 

sua violência. É isto que o filme propõe, os torna naquela que virá a ser a espécie 

dominante da terra: os homens. É o potencial emancipador da violência, ampliada 

pela tecnologia, que libertará estas criaturas do primitivismo, e os levará à conquista 

de novas fronteiras, como o shot final da conversão do osso em nave espacial, 

encapsulando toda a evolução da espécie humana, sugere a obra. 

Na versão de Barbie, o ícone providencial é a boneca original que saiu em 

1959. Ao invés de primatas, a planície é povoada por jovens meninas aborrecidas que 

brincam com bonecas bebés, que alimentam, vestem e embalam, entediada, mas 

conformadamente. A chegada de Barbie, como a narradora indica, vem libertá-las 

das constrições das fantasias maternais a que as bonecas bebés as obrigavam, 

possibilitando-lhes fantasiar sobre o futuro que desejarem – ser enfermeiras, 

políticas, astronautas, etc. Imediatamente, as crianças são inspiradas a estraçalhar 

os bebés de brincar, destruindo com eles os serviços de chá e as miniaturas de 

cadeiras e berços. 

Desde a primeira cena do filme, Greta Gerwig deixa claro que esta é uma 

história sobre a natureza providencial e o potencial emancipatório da Barbie junto 

de jovens raparigas e mulheres. Não é a violência que as empodera (apesar da 

capacidade para a violência não ser de desprezar, como as feministas de todas as 

vagas nos mostraram), mas a capacidade de se imaginarem além das suas condições 

e de se insurgirem contra as narrativas que as mantêm agrilhoadas. A cena final da 



 

 

195 

conversão do osso em nave é também emulada, desta vez, de boneco de louça no 

logótipo da Barbie. 

Há um outro objetivo que esta cena concretiza. Sendo Greta Gerwig uma 

reconhecida e muito vocal admiradora de cinema, e sobretudo dos grandes clássicos 

dos anos 60 e 70, ela é também uma das muito poucas jovens realizadoras mulheres 

com sucesso comercial e aclamação crítica na indústria no momento presente. A sua 

cinematografia, à semelhança da de uma Sofia Coppola, é marcada por uma assumida 

feminilidade, focada em torno das angústias e alegrias da mocidade, juventude e 

maturidade feminina. Por outro lado, Kubrick é um exemplo paradigmático do 

cinema institucional, masculino, evocado como um estudioso da natureza humana, 

universal, objetiva, por oposição à cinematografia feminista, queer ou racializada, 

de narrativas individuais, das margens, subjetivas. A discussão sobre os sujeitos a 

quem é permitido identificarem-se como Eu e aqueles a quem só é acessível o 

estatuto de Outro, vem já dos inícios da 2ª vaga, quando é popularizada por Simone 

de Beauvoir, no Segundo Sexo66.  

A par desta discussão, vem o debate sobre se o objetivo do movimento 

feminista deve ser igualar as mulheres ao estatuto do homem ou construir-lhes uma 

outra posição, igualitária, mas exterior ao patriarcado67. É esse legado que Greta 

Gerwig traz para o mainstream em 202368, inserido num filme constantemente em 

debate sobre os sucessos e os falhanços dos movimentos feministas – encapsula com 

excecional capacidade pela boneca Barbie (Ho,2023; Tang, 2023; Yakalı-Çamoğlu, 

2012). 

 
66 “She is defined and differentiated with reference to man and not he with reference to her; she is the incidental, 

the inessential as opposed to the essential. He is the Subject, he is the Absolute— she is the Other.” (Second Sex, 

1949: XVI) 
67 “Rather than adopt the masculine as the norm and argue that women are capable of fulfilling it, second wave 

feminists sought new sources for ethics that would be inclusive of women and women’s concerns.” (Feminism: a 

beginner’s guide, 2010: 91) 
68 Isto é possibilitado também por um ambiente cultural muito específico. O filme da Barbie começou a ser 

preparado pela Mattel em 2009. Teve já outra realizadora, outro guião, outra atriz principal; e, no entanto, foi 

necessário um ressurgimento de interesse pela 3ª vaga no Tiktok, a reivindicação do termo “bimba” e um fazer de 

pazes com a feminilidade que a 2ª vaga excomungou, para que o zeitgeist necessário à melhor receção do filme se 

construísse nos últimos dois anos. Uma análise mais ampla do contexto cultural que rodeia o filme não cabe neste 

trabalho, mas ela é absolutamente essencial para se entender a resposta do público ao mesmo. 



 

 

196 

A cena de abertura de Gerwig vem apropriar-se do estatuto de Kubrick, 

satirizando essa mesma presunção, campificando-a, reclamando esse caráter 

universal, humanista, neutro, para os filmes “para mulheres”69, também. Tudo isto 

engrandece o significado dessa primeira cena enquanto meta afirmação sobre o 

impacto do filme na cultura e o estatuto que reclama. 

Há uma outra instância deste mecanismo quando Barbie vai pedir conselhos à 

Weird Barbie. Esta é uma personagem mística, deformada por uma criança que 

brincou de forma demasiado agressiva com ela, a quem resta ajudar outras Barbies 

a que não sofram o mesmo destino. Quando Barbie lhe relata as disfunções que tem 

sentido – o medo da morte, a vergonha, o mau hálito matinal, os pés lisos – Weird 

Barbie encena a escolha entre red pill e blue pill do filme Matrix, aqui segurando 

um salto alto rosa e uma Birkenstock. Matrix é outro exemplo de um filme 

emblemático, de culto, quase bíblico para o público masculino. A metáfora do red 

pill foi, inclusive, adotada pelo discurso da masculinidade alfa e da extrema-direita, 

sendo “redpillado” um termo corrente no Brasil para referir homens que se insurgem 

contra o sistema que, creem, privilegia mulheres. 

Contrariamente, a Neo Barbie escolhe imediatamente o sapato de salto rosa, 

o comprimido azul. Porém, não há realmente uma escolha, e a dualidade serve 

apenas para que Barbie tenha alguma ilusão de controlo, como lhe explica a Weird 

Barbie70. 

 Esta cena e a quebra do guião original têm, portanto, múltiplos significados: 

reclamam o estatuto que Matrix e o seu herói têm na cultura, desafiando o público 

e a crítica e atribuir o mesmo estatuto a filmes de e com mulheres e satirizam o 

tropo da escolha do herói, uma vez que se o herói não escolhesse aventurar-se não 

haveria história, piscando o olho ao facto de que na vida real as escolhas que fazemos 

 
69 Chamar a Barbie um filme “para mulheres” não exclui espetadores masculinos, tanto quanto chamar ao Godfather 

um filme para homens não implica que o seu público não tenha incluído um número significativo de mulheres. 

Implica apenas que foi feito com um público com sensibilidades femininas em mente, ou, dito de outra forma, para 

o female gaze. 
70 O arco narrativo de Weird Barbie é muito significativo por ser ela quem organiza a resistência aos Kens, depois 

da instalação do patriarcado, e quem motiva Barbie para continuar a luta. Este é um espelho perfeito do papel que 

as mulheres queer tiveram no movimento feminista: marginalizadas e desvalorizadas pelas feministas 

heterossexuais, estiveram sempre presentes como aliadas, conhecendo, melhor do que ninguém, a experiência de 

ser subordinada a uma classe opressora. 



 

 

197 

nunca serem realmente livres - uma realidade profundamente conhecida a cidadãos 

de segunda categoria, como as mulheres, as pessoas racializadas e queer. 

O enredo do filme leva a que Barbie abandone o mundo das Barbies, onde tudo é 

perfeito, e visite o mundo real, em busca da Mattel, onde espera encontrar respostas 

para os seus problemas. Dentro da empresa, Barbie conhece uma senhora idosa que 

lhe oferece conselhos e a ajuda a lidar com a angústia do envelhecimento, da saída 

de casa, do abandono daqueles que precisam de nós e das sensações de insuficiência 

que todos sentimos. Esta mulher, que fala como uma mãe, é Ruth Handler, a criadora 

da Barbie. Nesse encontro da criadora com a criação, há um filmograma em que as 

mãos de ambas se tocam, ao passar uma chávena de chá, a uma mesa de cozinha, 

um gesto ritual da matrilinearidade, naquilo que me parece uma evocação da Criação 

de Adão, de Miguel Ângelo. 

Esse filmograma permite-nos notar que, tal como o Criador criou Adão à sua 

imagem para reinar sobre a Criação (Gn 1:28), Ruth Handler criou a Barbie à imagem 

da sua filha para reinar sobre todas as outras bonecas. Tal como o Criador criou Eva 

para acompanhar Adão (Gn, 2:18), Ruth Handler criou Ken para acompanhar Barbie. 

Tal como Adão e Eva, consumidos pela vergonha e conscientes da sua mortalidade, 

são obrigados a abandonar o Paraíso (Gn, 3:22), Barbie e Ken abandonam a 

Barbieland à procura de respostas para as súbitas sensações de “Crippling Shame” e 

“Irrepressible Thoughts of Death” (Gerwig, 2023: 39). Isto dá-se porque cada Barbie 

da Barbieland está intrinsecamente ligada à criança que brinca consigo no mundo 

real. Porém, a criança de Barbie, Sasha, cresce, e a sua mãe, Gloria, começa, 

nostalgicamente, a entreter-se com ela. É ela quem começa a imaginar uma Barbie 

com celulite, medo da morte e ansiedade, projetando em Barbie aquilo que ela 

mesma sente. Se considerarmos que as Barbies são feitas para ajudar quem brinca 

com elas a encontrar o seu caminho, esta Barbie é a Eva daquela mãe, criada para a 

acompanhar, e, tal como “o homem deixará pai e mãe para se unir à sua mulher” 

(Gn, 2-24), Barbie deixa Barbieland para se unir a Gloria, acabando por se tornar, 

como entendido, “ossos dos seus ossos, carne da sua carne” (Gn,2-23) quando se 

transmuta em humana no final do filme. Podemos até entender que a queda do 



 

 

198 

icónico calcanhar da Barbie simboliza a sua queda da Graça, agora mais longe do 

Céu. 

Estes paralelos fazem particularmente sentido no contexto da cultura 

americana que nasce acompanhada por um discurso de um novo mundo, um novo 

Éden, povoados por novos Adões e Evas, na pessoa dos primeiros peregrinos 

americanos, que partem consciencializados da missão divina que transportam consigo 

através do Atlântico71.  Esta mitologia começa nos discursos proferidos a bordo dos 

barcos de passagem (“"Devemos considerar que seremos como uma cidade sobre um 

monte. Os olhos de todos estão sobre nós”72), é fortificada pelos pais fundadores 

quando estes se dedicam a criar uma literatura e uma cultura que seja originalmente 

americana (cf. Ruland & Bradbury, 1991), e é fortemente enriquecida pelas 

subsequentes gerações de intelectuais que por ela se interessam.  Sobretudo entre 

1820 e 1860, grandes autores do cânone americano como Hawthorne73, Whitman74, 

Emerson ou Melville, referem-se afetuosamente à ideia do homem americano 

enquanto novo Adão como “the matter of Adam”. 

Esta inspiração bíblica, é importante notar, começa e termina no livro de 

Genesis, i.e. A América está eternamente a reinventar-se (Lewis, 1955: 129) e, nesse 

sentido, interessa-lhe a liturgia de criação, não de manutenção. Dito isto, há uma 

diferença central entre a figura bíblica (o velho Adão) e a americana (o novo Adão): 

o herdeiro nunca chega a cair. Apesar de a literatura deixar claro que a América é 

algo novo e não uma continuação da história do velho continente, este novo Adão 

está como que inconscientemente avisado, e não comete os erros do seu predecessor. 

É como se, no consciente americano, a queda do primeiro Adão abrisse caminho para 

uma salvação mais meritoriamente conquistada e uma felicidade mais perfeita nesta 

segunda tentativa: 

 
71 “The American myth saw life and history as just beginning. It described the world as starting up again under fresh 

initiative, in a divinely granted second chance for the human race, after the first chance had been so disastrously 

fumbled in the darkening Old World. (…) It was not surprising, in a Bible-reading generation, that the new hero (in 

praise or disapproval) was most easily identified with Adam before the Fall.” (The American Adam, 1955:5 
72 “We must consider that we shall be as a city upon a hill. The eyes of all people are upon us.”“A Model of Christian 

Charity”, Governador John Winthrop, 1630. 
73 Cf., por exemplo, The New Adam and Eve (1843) 
74 Cf. Leaves of Grass (1855) 

 



 

 

199 

“Foi esse mesmo pecado — no qual Adão se precipitou e a toda a sua raça — foi o meio 

destinado pelo qual, ao longo de um longo caminho de trabalho e tristeza, devemos alcançar 

uma felicidade mais elevada, mais brilhante e mais profunda do que aquela que nos foi dada 

pelo nosso direito de nascença perdido?” (The MarbleFaun as citen in The American Adam, 

1955: 125). 

Tal como Hawthorne reinventa a narrativa adâmica no Marble Faun, Gerwig 

apresenta a sua própria reescrita da narrativa com Barbie e Ken. Também eles 

existem inconscientemente informados da queda original e não cometem nenhum 

erro. Nem por isso deixam de ser expulsos do jardim, talvez porque essa expulsão 

seja, efetivamente, no plano inefável do Criador, necessária a “ uma felicidade mais 

elevada, mais brilhante e mais profunda” (a higher, brighter, and profounder 

happiness), como a que Barbie encontra quando se converte em humana no final do 

filme. 

Há outra cena que apropria imagética bíblica: neste universo vigoram as leis 

dos brinquedos para crianças, i.e., água e comida são de plástico, as casas são 

abertas para que possamos ver sempre o seu interior, os carros andam devagarinho, 

ferimentos curam-se imediatamente, etc. Por isso, faz todo o sentido, dentro da 

mecânica deste universo, que, quando Barbie desce pelo escorrega que liga o piso 

de cima de sua casa à piscina, aterre de pé, e caminhe sobre a água, que é de 

plástico. Contudo, para um público aculturado na matriz judaico-cristã, esta cena 

contribui para a construção de Barbie como uma figura salvífica, à imagem do Cristo 

que caminha sobre as águas, sugerindo a potencialidade de um destino redentor com 

o desenrolar do filme. Dito isto, esta cena não tem um desenvolvimento notável. 

Podemos arguir que Barbie é a porta-voz da palavra da sua Criadora, como Cristo é 

de Deus, espalhando o evangelho da emancipação feminina; e que é sacrificada na 

medida em que são os falhanços da humanidade em aplicar os princípios que ela 

representa que conduzem ao seu sofrimento e eventual ressurreição. Por outro lado, 

enquanto Adão avança só um pouco além da ignorância da infância, tal como Barbie, 

Cristo já nasce sábio, o que não se dá com a boneca. Em conclusão, parece-me que 

a imagem do caminho sobre as águas é mais uma forma de reclamar o prestígio das 

instituições de poder masculinas do que um indicador narrativo. Se a Barbie pode ser 

o que ela quiser, não poderá ela também ser Cristo? 

 



 

 

200 

Há uma outra referência que nos parece fértil a esta análise – a história de Pigmaleão 

nas Metamorfoses de Ovídio. Num primeiro nível, Ruth Handler é Pigmaleão que, 

aborrecida com o destino degradante das mulheres à maternidade, tal como 

Pigmaleão se insurge contra a condução das Propoetides à prostituição75, esculpe 

Barbie, a sua mulher ideal. Barbie ganha vida em Barbieland, mas, ao visitar o mundo 

real, apercebe-se que é incapaz de cumprir o destino que o seu criador desejou para 

si, suscitando inseguranças e traumas nas mulheres, ao invés de as inspirar a cumprir 

os seus sonhos. Perto do fim do filme, Barbie apercebe-se76 que tem de ser ela mesma 

a definir o seu propósito e, para esse efeito, decide tornar-se humana, afirmando 

“"Quero fazer parte das pessoas que criam significado, não daquilo que é criado. 

Quero ser quem imagina, não a ideia em si.”77 (Gerwig, 2023: 112). 

Uma experiência semelhante dá-se com Ken, ao entrar em contacto com o 

mundo real. Tendo vivido sempre dentro do ginocentrismo de Barbieland, Ken 

contacta com o patriarcado pela primeira vez quando visita o mundo real. 

Evidentemente, o seu contacto é reduzido e exagerado para efeitos cómicos, mas, 

de um ponto de vista emocional, Ken descobre a possibilidade de ser homem com 

sentido de propósito, vida própria e ambições individuais. Ken descobre que, nesta 

realidade, também os homens, e não só as mulheres, são médicos e banqueiros, se 

juntam em comunidade e amizade para ir ao ginásio ou ao bar – espaços de 

socialização masculina - e têm identidades que lhes pertencem, não estando 

dependentes das mulheres ou companheiras. 

Ken é desenhado por Ruth Handler como um adereço para Barbie, exatamente 

como uma mala ou um par de sapatos. Ele não serve nenhuma função nem tem 

nenhum propósito que não seja ser o namorado de Barbie – o que não é verdade no 

 
75 Curiosamente, a boneca popularizada por Handler em 1949 é inspirada numa sex doll alemã da altura. Sendo um 

factóide histórico, acaba por acrescentar ao paralelo da retirada da mulher da degradação (percecionada) do 

trabalho sexual para patamares mais elevados de existência. 
76 Tal como a Galateia de George Bernard Shaw, Eliza Doolittle, cuja adaptação analisaremos mais à frente. 
77 “I want to be part of the people that make meaning, not the thing that's made. I want to be the one imagining, 

not the idea itself.” 



 

 

201 

sentido contrário, Barbie não é nunca a namorada de Ken, Barbie é sempre Barbie. 

Esta dedicação, esta absoluta disponibilidade é-nos confirmada pela narradora:  

“A Barbie tem um ótimo dia todos os dias. Mas o Ken só tem um ótimo dia se a Barbie olhar 

para ele.”, pelas didasescálias do guia “KEN, que parece existir apenas quando a Barbie está 

prestando atenção nele, corre para as ondas” e pelo próprio Ken “Mas é a Barbie E o Ken [sic.]. 

Não existe apenas o Ken. É por isso que fui criada - eu só existo no calor do seu olhar.” (Gerwig, 

2023: 7, 8 e 105) 

Ao ilustrar a importância que a representação positiva de pessoas que se 

parecem consigo tem em Ken, que, a partir daí, começa a questionar a sua identidade 

e a amplitude do seu potencial, Greta Gerwig simplifica o argumento da 

representação positiva de minorias para um público que tem dificuldade em 

empatizar com adversidades que não experienciam. De certa forma, Greta Gerwig 

desresponsabiliza os homens individuais pelo mal sistémico do patriarcado, sugerindo 

que, se as condições tivessem sido diferentes, as mulheres teriam construído um 

sistema tão opressivo quanto o patriarcado. Este argumento parece-me bastante mal 

conseguido, na medida em que, tal como Barbie nota no seu primeiro contacto com 

o mundo real78, o patriarcado é sustentado pela ameaça de violência, expressa ou 

subentendida, contra aqueles que dele divergem, enquanto o 

ginocentrismo/matriarcado da Barbieland subcategoriza os Kens/homens, mas sem 

nenhum traço de agressão. Os exemplos que nos são dados formam um falso 

paralelismo. 

Ken também se rebela contra o seu destino quando decide instituir o 

patriarcado em Barbieland, deixando de servir o propósito que Handler/a Criadora/a 

Escultora definiu para si, ambicionando o estatuto de personagem principal, agente 

do seu próprio destino, como os homens que encontrou no mundo real.  

Há, porém, uma questão ulterior que devemos analisar. O filme sugere (e o 

guião confirma-o) que a motivação de Ken inclui, mas não se limita, ao seu desejo 

de autodeterminação. Um importante fator nas ações de Ken é a sua vontade de que 

Barbie repare nele e o deseje como ele deseja a ela. Ken ainda acredita que a sua 

identidade é inseparável da de Barbie, e deseja ser um parceiro com mais poder na 

 
78 “KEN I feel appreciated but not ogled. Mine has no undertone of violence.BARBIE Mine very much has an 

undertone of violence.” (Gerwig, 2023: 30) 



 

 

202 

relação. A vontade de Ken fazer ciúmes a Barbie com o seu plano é sugerida desde o 

início no guião: “Ken está secretamente emocionado por ela ter aparecido. Ele queria 

que ela visse do que ele era capaz. Ele tenta disfarçar com indiferença.”, “Ken se 

vira triunfantemente para Barbie, mas também meio que querendo a aprovação 

dela.” e “Ken desaba em uma poça de emoção.” 79quando cruelmente acaba a sua 

relação (Gerwig, 2023: 69, 75 e 76). 

Quando Barbie vem ter com ele, depois da sua grande discussão, Ken tenta 

agir com nonchalance, mas vemo-lo ansioso e preocupado em garantir que está 

bonito, inclusive ouvimo-lo gritar de entusiasmo na sala ao lado quando Barbie sugere 

que voltem a ser namorados. É Barbie quem explica a Ken, no fim de todas as 

tribulações, que a sua identidade não tem de estar dependente da sua namorada, do 

seu trabalho ou da sua casa, e que Ken já tem tudo para definir o seu próprio destino, 

sozinho. 

Esta narrativa é já bastante distante da de Galateia e de Adão. Galateia não 

se revolta para fazer ciúmes a Pigmaleão e Adão não sai do Paraíso em jogos amorosos 

com o Criador. Porém, na adaptação ao cinema dos anos 60 da peça de George 

Bernard Shaw, vemos estes mesmos elementos80. A adaptação transforma o escultor 

num professor de fonética de classe alta, e a estátua numa vendedora de rua de 

classe baixa, que este deve transformar numa mulher da alta sociedade, ensinando-

a a falar e a comportar-se como uma duquesa. Concluída a transformação, 

Eliza/Galateia foge da casa do professor/escultor em busca de um destino próprio 

que lhe permita ser independente. Porém, contrariamente à personagem da peça, 

que abandona a casa do mestre e persegue os objetivos que lhe interessam81, a 

 
79 “Ken is secretly thrilled she showed up. He’d been wanting her to see what he was capable of. He tries to cover 

with nonchalance.”, “Ken turns triumphantly to Barbie, but also kind of wanting her approval.” e “Ken collapses in a 

pool of emotion. 
80 Havia já uma adaptação no fim dos anos 30, e há uma outra nos anos 80, mas a versão com Audrey Hepburn é 

aquela que o público melhor conhece.  
81 Esta questão é delicada, na medida em que o posfácio de Shaw indica que Eliza se casa com Freddie, mas está 

dependente da generosidade do Coronel para se manter durante uns anos, até se tornar completamente 

autossuficiente. Este parece-me ser mais um comentário de Shaw à sociedade de classes inglesa do que ao mito 

pigmaleônico, pelo que não me parece redutor considerar que Eliza abandona a vida que Higgins define para si, a 

de dama de alta sociedade casada com uma alta figura da nação, e acaba dona da sua pequena loja de flores, 

casada com um rapaz simpático e sem meios. A questão romântica entre Eliza e Higgins é deixada muito clara por 

Shaw quando nos diz que “Galatea never does quite like Pygmalion: his relation to her is too godlike to be altogether 

agreeable” ( “Galateia nunca gostou de Pigmalião: sua relação com ela é muito divina para ser totalmente 

agradável”) (Shaw, 1916: 157) 



 

 

203 

personagem do filme regressa depois da grande discussão sobre a diferença de planos 

que ambos têm para a sua vida, indicando que parte da sua motivação passava 

também por se ver valorizada na sua ausência e desejar ser tão desejada como ela 

própria deseja. Isto é exatamente o que se passa com Ken. Barbie é a Galateia de 

George Bernard Shaw e Ken a da Warner Brothers (realizadora do filme de 1964). 

Voltando à alegoria bíblica, a grande diferença entre a narrativa de Adão e a 

narrativa de Barbie é que a primeira é male gazed, i.e.,escrita para leitores 

masculinos, enquanto a da Barbie é female gazed, i.e., filmada para uma audiência 

feminina. Por isso, o Deus de Adão é um deus proibitivo e castigador, enquanto a 

figura Criadora da Barbie é maternal e leniente. À Barbie é-lhe permitido regressar 

a Barbieland quando quer; e quando pede autorização à sua Criadora para se tornar 

humana, Ruth explica-lhe que nenhuma autorização é necessária, acrescentando: 

“Nós, mães, ficamos paradas para que nossas filhas possam olhar para trás e ver o 

quanto evoluíram”(Gerwig, 2023: 113). Esta ternura, abnegação e autossacrifício são 

caraterísticas de Mãe, enquanto a rigidez, a fúria e o caráter castigador são 

caraterísticas de Pai. Greta Gerwig reescreve a narrativa da Criação, como reescreve 

a cena de abertura de 2001: Odisseia no Espaço, realocando o neutro, 

recontextualizando a experiência humana, refazendo o mundo e as suas dinâmicas 

numa estética da feminilidade que se auto-determina digna de atenção. Aqui cito 

outro filme de Gerwig, Ladybird, homónimo da personagem principal,a quem é dito 

“Don’t you think maybe they are the same thing? Love and attention?” (Você não 

acha que talvez sejam a mesma coisa? Amor e atenção?”). 

Frequentemente, a perturbação na ordem e o início dos desafios para o herói são 

uma metáfora para a puberdade. A mudança de dinâmica entre Ken e Barbie, de uma 

relação filial de apoio mútuo (ainda que a carência de Ken desequilibrasse um pouco 

a relação) para uma hostilidade aberta de apropriação de bens, expulsão de casa e 

colonização das amizades, não me foi nada fácil de assistir. Sobretudo porque 

elicitou memórias recentes de quando o meu irmão entrou na puberdade e  



 

 

204 

abandonou, quase de um dia para o outro, as suas amizades femininas, tornando-se-

lhes repulsivas, criando intrigas e incorrendo em maldades para com elas. Esta 

mudança, parece-me, coincide com a descoberta pelas crianças do patriarcado e da 

legitimação das guerras de género que este promove na mocidade. Esta mesma 

experiência é partilhada por Bell Hooks no seu livro dedicado à necessidade de 

ruptura da masculinidade com o patriarcado, The Will to Change: 

“Em sua juventude, nosso irmão era uma presença amorosa em nossa casa, capaz de expressar 

emoções de admiração e deleite. À medida que o pensamento e a ação patriarcais o 

dominavam na adolescência, ele aprendeu a mascarar seus sentimentos amorosos. Ele entrou 

naquele espaço de alienação e comportamento antissocial considerado “natural” para 

meninos adolescentes. Suas seis irmãs testemunharam a mudança nele e lamentaram a perda 

de nossa conexão” (hooks, 2004: 26).82 

Barbie não deixa de ser um filme sobre como criar os nossos rapazes. As 

raparigas têm o feminismo que lhes diz que não há uma maneira errada de ser mulher 

e legitima as suas angústias e ansiedades, mas os rapazes são, no melhor dos casos, 

deixados ao abandono no campo emocional, e, no pior dos casos, forçados a afogar 

os seus sentimentos para serem aceites. bell hooks di-lo melhor: 

O primeiro ato de violência que o patriarcado exige dos homens não é a violência contra as 

mulheres. Em vez disso, exige de todos os homens que se envolvam em atos de automutilação 

psíquica, que matem suas partes emocionais. Se um indivíduo não consegue se incapacitar 

emocionalmente, pode contar com homens patriarcais para promulgar rituais de poder que 

atentarão contra sua autoestima. (hooks, 2004: 91)83 

O abandono a que as Barbies remetem aos Kens cria um vazio que o 

patriarcado vem preencher. Essa é uma das falhas do feminismo para que o filme nos 

chama a atenção. 

 

 

 
82 “In his younger years our brother was a loving presence in our household, capable of expressing emotions of 

wonder and delight. As patriarchal thinking and action claimed him in adolescence, he learned to mask his loving 

feelings. He entered that space of alienation and antisocial behavior deemed “natural” for adolescent boys. His six 

sisters witnessed the change in him and mourned the loss of our connection” (hooks, 2004: 26). 
83 The first act of violence that patriarchy demands of males is not violence toward women. Instead patriarchy 

demands of all males that they engage in acts of psychic self-mutilation, that they kill off the emotional parts of 

themselves. If an individual is not successful in emotionally crippling himself, he can count on patriarchal men to 

enact rituals of power that will assault his self-esteem. (hooks,2004: 91) 



 

 

205 

Beauvoir, S. (1968). The Second Sex. The Modern Library Bíblia Sagrada. (1991). Difusora Bíblica 

Gerwig, G. (Director). (2023). Barbie [Filme]. Warner Brothers. Guião disponível em 
https://8flix.com/assets/screenplays/b/tt1517268/Barbie-2023-screenplay.pdf 

Hesíodo. (2006). Theogony and Works and days. 

Ho, R. (2023). Barbie: For Better or Worse. Santa Clara University. 

Lewis, R. W. B. (1955). The American Adam: Innocence Tragedy and Tradition in the Nineteenth 
Century. The University of Chicago Press 

Ovid, 43 B. C-17 A. D. or 18 A. D. (2004). Ovid metamorphoses (A. S. Kline, Trans.). 
https://quotebanq.com/wp-content/uploads/2018/08/Ovid-Metamorphosis.pdf 

Ruland, R. & Bradbury, M. (1991). From Puritanism to Postmodernism. Penguin Books. Scholz, S. 
(2010). Feminism: a Beginner’s Guide. One World Publications. 

Shaw, G. B. (1912). Pygmalion. Penguin Books 

Tang, T. (2023). Read the female values from the movie Barbie in Advances in Education, Humanities 
and Social Science Research. 

Winthrop, J. (1630). A Model of Christian Charity. https://teachingamericanhistory.org/document/a-
model-of-christian-charity-2/  

Yakalı-Çamoğlu, D. (2012). Barbie: Is She a Postfeminine Icon Now? In Masculinity/Femininity: Re-
Framing a Fragmented Debate. Inter-Disciplinary Press.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOI https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula14 

https://teachingamericanhistory.org/document/a-model-of-christian-charity-2/
https://teachingamericanhistory.org/document/a-model-of-christian-charity-2/
https://doi.org/10.21747/9789899193475/mula14


 

 

206 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


