
299

O ataque às ciências 
sociais e a sociologia 
da ciência de 
Pierre Bourdieu
Diogo Ramada Curto

Se as ciências sociais estão sob ataque, como poderão ser reinvestidas do 

seu papel emancipatório de luta pelo conhecimento científico da sociedade e 

instrumento de um mundo melhor? O ataque, longe de se tratar de uma situação 

inédita, não é único em relação a outros países. Ou seja, a debilidade no modo de 

fazer valer o reconhecimento das ciências sociais, bem como das instituições de 

investigação e ensino que lhes estão vinculadas revela-se na facilidade com que 

as mesmas se tornam alvo de uma depreciação permanente. Um dos modos mais 

correntes de proceder a essa depreciação, determinado pelos valores do mercado, 

é aquele que se resume à noção de que as ciências sociais não servem para nada. 

O reverso desta mesma depreciação encontra-se na valorização das ciências 

económicas e, em complemento, sociais ou políticas, para efeitos de definição de 

políticas públicas, de intervenções no mercado e na vida das empresas. 

Contudo, é na instrumentalização política das ciências sociais, no âmbito 

de uma articulação pejada de ambiguidades, que se encontram as formas mais 

comuns da sua desvalorização. Dois acontecimentos de diferente natureza, 

sucedidos muito recentemente, necessitam de ser tidos em conta para per-

ceber melhor o sentido de tais ataques ou modos de depreciar quem se dedi-

ca a procurar conhecer melhor a sociedade. Um deles assumiu contornos 

espalhafatosos, quando três investigadoras escreveram um longo artigo onde 

procuraram descrever o modo de funcionamento de um centro de investigação 

em ciências sociais. Neste, um professor estrela, com notórias tendências 

narcísicas, naturalizou durante décadas formas de assédio moral e sexual, no 

interior de um sistema de troca de favores. Boaventura de Sousa Santos, director 

emérito de um desses centros, sociólogo do direito, sentindo-se visado por essa 



300

Bo
ur

di
eu

descrição que pretendia descrever uma espécie de tipo ideal, evocou presunção 

de inocência, para logo ameaçar as autoras com um processo judicial. 

Os contornos do debate com larga repercussão mediática, que levou 

a investigação em ciências sociais pelos piores motivos a abrir telejornais, 

obrigam a uma dupla reflexão. Por um lado, as autoras do artigo que descreveu 

uma espécie de tipo ideal de centro ou laboratório de investigações sociais 

seguiram o mesmo método praticado, durante toda uma vida, pelo denomi-

nado professor estrela. Isto é, da mesma forma que este sempre defendeu a 

prática de uma investigação sobre o social posta ao serviço de um activismo 

ligado a causas emancipatórias, as autoras do artigo descreveram o modo de 

funcionamento de uma instituição denunciando, corajosa e abertamente, uma 

situação política de injustiça perpetrada por aqueles que se encontravam em 

posições de dominação.

Por outro lado, a resposta ou, talvez seja melhor dizer, a ameaça de resposta 

por parte do professor estrela não se fez esperar. Contudo, em lugar de 

respeitar o seu próprio método, seguido por quem o denunciou, apresentando 

uma descrição etnográfica alternativa à versão apresentada pelas autoras, o 

professor estrela considerou que a melhor arma era o ataque. Assim, aquele 

que procurara durante uma vida explorar a existência de sistemas alternativos 

de justiça, ao sentir-se acossado, não hesitou em vir chorar publicamente, 

apresentando-se como vítima de uma injustiça. Aqui del-rei, que me querem 

fazer mal e castigar por uma mão no joelho e a infâmia de um graffiti! Neste 

quadro, o militante e activista da esquerda radical, aqui e lá fora, argumentou 

que só os tribunais oficiais do Estado – muito longe das formas alternativas 

e plurais de justiça que lhe foram sempre caros, para pensar o direito dos 

oprimidos – poderiam repor o seu bom nome. Será esta uma posição – em que 

se troca a descrição etnográfica pelo processo judicial – coerente com os ideais 

de esquerda? Tenho sérias dúvidas. 

O segundo acontecimento, minúsculo, não mereceu qualquer difusão 

mediática. Resume-se a uma citação que dá que pensar, por pôr em causa 

muitas das genealogias e modos de celebração das ciências sociais. Refiro-

me à correspondência trocada entre Jorge Dias e José Cutileiro, publicada pelo 

antropólogo João Leal na revista Etnográfica (vol. 27, n.º 1, 2023). Tenho presente 

uma carta específica, que terá sido escrita por volta de 1969. Nela, o primeiro, 

mais velho, formado na Alemanha nazi, revelou a Cutileiro que tinha medo do 

que viria a acontecer com as ciências sociais em Portugal. E, apesar de Dias 

poder ser considerado um dos principais representantes do modo do Estado 



301

e os Seus Livros

Novo entender as ciências sociais, distanciou-se e criticou Adriano Moreira – 

que se fizera catedrático quando fora ministro do Ultramar, sem nunca se ter 

doutorado –, sem deixar de lhe atribuir um papel decisivo nas ciências sociais 

em Portugal. Jorge Dias reconheceu, assim, o papel decisivo de Adriano Moreira, 

ao escrever: “apesar de [ele] ter sido o principal elemento impulsionador das 

ciências sociais no nosso país, também foi o agente destruidor, que lhes minou 

os alicerces, com a sua política pessoal, arbitrária e contraditória”. 

Seria fastidioso procurar desenvolver, a partir daqui, uma breve história das 

ciências sociais em Portugal. Para isso seria necessário ter em conta os mais 

diversos contributos, alguns deles de grande alcance, produzidos em diferentes 

configurações, mas sobretudo desde a Segunda Guerra, por geógrafos, econo-

mistas, sociólogos, juristas, historiadores, agrónomos, antropólogos, politólogos, 

especialistas em relações internacionais, etc. Interessante seria reparar nas 

pontes estabelecidas com a literatura, enquanto modo de conhecimento do 

mundo. Para o período posterior à década de 1950, há que reparar nas políticas 

públicas de modernização, nas suas relações com os projectos de organização 

de uma sociedade corporativa, e no modo como as mesmas se relacionam com 

a investigação em ciências sociais.1 E particular atenção teria de ser dada à 

circulação internacional de ideias. É que só a partir desta circulação, no confronto 

com os centros e laboratórios, se pode testar a oscilação entre a defesa de uma 

autonomia disciplinar – que procede por especializações, para procurar impor a 

primazia desta ou daquela disciplina – e os sucessivos projectos que se destinam 

a pensar em conjunto, de forma interdisciplinar, o conjunto das ciências sociais. 

Por exemplo, os casos recentes de Amartya Sen, prémio nobel da economia, 

ou de Thomas Piketty – ambos autores de obras de grande fôlego intelectual 

– vieram desafiar o confinamento disciplinar da economia, considerada a mais 

científica das ciências sociais, devido à sua base estatística e econométrica. 

No entanto, a evocação dos referidos casos de Boaventura de Sousa Santos 

e de Adriano Moreira, tem a vantagem de trazer para o debate, respectivamente, 

à esquerda e à direita, aquela que é uma das grandes debilidades das ciências 

1 Para uma reflexão aprofundada sobre corporativismo, planos de fomento 
do Estado Novo, técnicos ou engenheiros da modernização e interesses 
económicos, ver Bruno Monteiro, Homens industriosos: uma sociologia histórica 
das tomadas de posição do patronato portuense (1945-1974) (2015, pp. 16-39). Para 
uma cronologia útil da relação entre investigação científica, planos de fomento – 
envolvendo os debates na Câmara Corporativa e na Assembleia Nacional, desde 
a década de 1950 –, organismos internacionais e a criação de novas instituições 
(tais como a JNICT, em 1967), ver Beatriz Ruivo, As políticas de ciências e tecnologia 
em Portugal no caminho para o futuro (2017, pp. 81-98).



302

Bo
ur

di
eu

sociais, em comparação com outras ciências, a saber, a permeabilidade das mes-

mas aos usos políticos. Estes podem levar ao reconhecimento individual deste 

ou daquele politólogo ou sociólogo, seguindo aliás um padrão tradicional de 

legitimação caro às elites de juristas e economistas. Contudo, o que acrescen-

tam em reputação individual, pela capacidade de produzir opiniões, acabam por 

retirar em reconhecimento científico. Tal acontece, sobretudo, porque as ciências 

sociais continuam a ser julgadas por modelos de reconhecimento – muito pouco 

escrutinados e que continuam a ser preponderantes – provenientes das ciências 

naturais, de laboratório, em particular, da física ou das ciências biomédicas. 

Um dos melhores guias para pensar todas estas questões, tanto em relação 

às ciências no seu conjunto, como às ciências sociais em particular, encontra-

se na obra do sociólogo francês Pierre Bourdieu (1930-2002). Não por acaso, 

um sociólogo que Boaventura de Sousa Santos sempre fingiu desconhecer. 

Tenha-se em conta, sobretudo, os seus últimos anos de vida. Deles foi feito 

um documentário, que pôs a nu o seu lado de militante preocupado com 

as condições de vida dos que mais sofriam com a desigualdade social e se 

encontravam desprovidos de qualquer tipo de capital simbólico ou material. 

Isto é, enquanto cidadão, Bourdieu não se furtou ao envolvimento nas 

causas de emancipação dos mais desfavorecidos ou miseráveis. No entanto, 

foi precisamente no momento em que intensificou esse seu envolvimento 

político em causas emancipatórias, claramente situadas à esquerda, que se 

mostrou mais interessado em reflectir, de forma aprofundada e sistemática, 

sobre a necessidade de uma autonomia das práticas científicas. Uma série de 

conferências organizadas pelo sociólogo Virgílio Borges Pereira no Instituto de 

Sociologia da Universidade do Porto levaram-me à releitura de alguns dos seus 

textos cujos resultados aqui apresento, por me parecerem essenciais neste 

momento de ataque às ciências sociais2. 

Nos primeiros meses de 2001, Pierre Bourdieu dedicou o seu curso do 

Collège de France à sociologia da ciência. No centro da sua contribuição, não 

estava uma mera noção, mas o que ela implicava enquanto atitude de perma-

nente reflexividade. É em seu nome que se inicia e termina o curso, intitulado 

2 Além das razões aduzidas, para pensar no campo das ciências sociais em 
Portugal como extremamente frágil e pouco sedimentado, há que colocar 
a questão das trocas desiguais e da dependência em relação a modelos 
importados. Uma tal posição, porém, nada tem de excepcional quando 
confrontada com a situação do Reino Unido, pois também ali foi possível 
detectar, entre muitos outros aspectos e modos de resistência, o peso crescente 
atribuído a sociólogos e autores alemães (Weber, Marx, Beck, Habermas) e 
franceses (Durkheim, Bourdieu, Foucault), ver A. H. Halsey, A History of Sociology 
in Britain (2004, p. 179). 



303

e os Seus Livros

Science de la science et reflexivité (2001). Um aspecto, aliás, não retido pela 

tradução portuguesa (Para uma sociologia da ciência, trad. Pedro Elói Duarte, 

2021). Reivindicando para si uma postura profundamente reflexiva – “trabalho 

pelo qual a ciência social, tomando-se a si mesma como objecto, se serve 

das suas próprias armas para se compreender e controlar” (p. 123) ou “que a 

sociologia da sociologia deve acompanhar a prática da sociologia” (pp. 154-155) –, 

Bourdieu começou por se posicionar a si mesmo num campo de relações onde 

sabia que se tinha de confrontar com outras interpretações da ciência, para 

fazer valer argumentos e pontos de vista (Albert & Kleinman, 2011, pp. 263-273; 

Camic, 2011, pp. 275-293; Hess, 2011, pp. 333-348; Kim, 2023).

Tal como acontecera em muitas das suas obras anteriores, a reflexividade 

surgia como uma necessidade destinada a escrutinar a história de modo 

concreto, isto é, pondo o dedo em qualquer tipo de actividade científica. Por 

isso, não se tratava de postular “produtos finais ou princípios postulados pelos 

cientistas” – para utilizar a expressão empregue por Loïc Wacquant. Mas de 

entender a ciência à luz de uma orientação histórica, onde fosse possível fazer a 

história social dos instrumentos que servem para construir a realidade social. E, 

se a história da ciência pode ser “nobre ou ignóbil”, como Foucault demonstrou, 

o mais importante – sempre nas palavras de Wacquant – foi conceber “a verdade 

como um ‘erro ratificado’, num infindável esforço para ultrapassar as pré-noções 

nascidas do senso comum vulgar e erudito” (Wacquant, 2007, p. 296).

 Na introdução e no primeiro capítulo, Bourdieu posiciona-se em relação a 

três debates. O primeiro surge sobre a forma de inscrição na grande tradição 

francesa de reflexão e de “ambição científica sobre a ciência”. Os nomes de Jules 

Vuillemin, Bachelard, Koyré e Canguilhem integraram-na e foram evocados 

em abono de uma tradição filosófica rigorosa que sempre procurou pensar os 

problemas da investigação científica no seu conjunto. Ou seja, longe de esta-

belecer à partida uma barreira entre ciências naturais e sociais, Bourdieu 

reclamou para si um modo que era, simultaneamente, mais unificado de pen-

sar a ciência, mas que não deixava de atender à especificidade e à história de 

cada uma das disciplinas. Aliás, a partir dessa mesma perspectiva integrada 

da ciência, a referência ao caso Sokal permitiu-lhe posicionar-se em relação ao 

pós-modernismo. 

Por um lado, é indiscutível que Bourdieu em nenhum momento se mostrou 

pronto a desistir da prossecução da verdade por via da investigação científica, 

nem tão-pouco se revelou disponível a reduzir a realidade ao estatuto do texto, 

investindo o seu uso de um jargão próprio de uma militância de esquerda. Por 

outro lado, ao contrário de Sokal: nunca atribuiu à física ou às ciências naturais 



304

Bo
ur

di
eu

o valor de padrão ao qual todas as outras ciências ou disciplinas se deveriam 

submeter; manteve-se fiel à tradição kantiana de que toda a realidade é, em si 

mesma, uma construção fundada em categorias ou, como já Bachelard tinha 

referido, os factos, longe de serem um dado, são construídos em laboratório, 

logo, o “acto científico crucial é a construção do objecto”; e fez com que a sua 

insistente postura reflexiva, através da qual se deveria pôr em causa a prática 

da ciência, fosse entendida como um exercício de libertação e de emancipação. 

Como dirá, mais adiante, no livro em causa: “a sócio-análise do espírito científico, 

tal como a evoco, parece-me ser um princípio de liberdade, portanto, de 

inteligência” (p. 128). 

O segundo debate referido por Bourdieu tem uma história longa e, 

porventura, equivocada. Parte de uma ideia resumida do que foi a sociologia 

norte-americana, num suposto eixo que ia de Harvard a Columbia. Num texto 

anterior, publicado em português em O Poder Simbólico, chamara-lhe uma 

holding sustentada, por um lado, pelas tipologias e sistemas classificatórios de 

uma teoria da acção social tal como tinham sido propostos por Talcott Parsons, 

formando o funcionalismo-estrutural; por outro lado, pelas metodologias inte-

ressadas nas regularidades estatísticas orientadas para a investigação empírica 

de Paul Lazarsfeld, porventura mais directamente inspiradas na cientometria, 

com larga aceitação nos círculos de tomada de decisão económica e de elabo-

ração de políticas públicas. 

Não será, com certeza, este o momento para perceber que uma tal imagem 

simplificada da sociologia norte-americana visava gerar um contraste e suscitar 

uma polémica. O importante, por ora, é reparar que a noção de comunidade 

científica, tal como foi proposta por Robert Merton e, depois, adoptada por 

T. S. Kuhn, se manteve fiel ao funcionalismo parsoniano, interessado nos modos 

de integração social, que excluíam do seu horizonte os múltiplos conflitos 

presentes em qualquer tipo de comunidade científica. A simples presença de 

investigadores de segundo plano, dedicados mais a tarefas burocráticas, em 

contraste com outros capazes de inovar e de alcançar modos carismáticos de 

reconhecimento, a começar pelos early starters, aponta para a existência de 

inúmeras lutas no interior de comunidades e laboratórios. 

A terceira discussão empreendida por Bourdieu diz respeito à denominada 

“sócio-filosofia da ciência” de Bruno Latour. Foi, talvez, sobre as análises 

feitas por este último acerca do que se passa em laboratório que Bourdieu 

assumiu um estilo mais contundente. Concretamente, embora estivesse 

disposto a admitir e a partilhar com Latour que o laboratório era um espaço 

de permanente interacção, onde os factos são construídos e se assiste à 



305

e os Seus Livros

auto-verificação, Bourdieu recusou-se a aceitar a passagem dos factos como 

construção para uma realidade composta de textos, discursos e ficções. A estes 

e à sua interpretação semiológica, Latour teria, ainda, acrescentado uma série 

de objectos com vida própria e capacidade para tomar iniciativas, a começar 

pelas pipetas e portas automáticas. A descrição do modo caricatural como 

Bourdieu se refere e desqualifica o trabalho de Latour não ficaria completa sem 

a referência à denúncia de como a retórica é posta ao serviço da “procura do 

efeito de radicalidade”, coberta por “sinais exteriores de cientificidade” e arti-

culada com uma série de “falsos problemas” (pp. 49-50, 54, 57). 

Se os três debates acabados de anunciar contêm em si alguns dos instru-

mentos analíticos com que Bourdieu traçou o seu programa de uma sociologia 

reflexiva da ciência, só no segundo capítulo do livro procedeu, de forma mais 

desenvolvida, à sua explicitação. Sem a intenção de lhes sobrepor uma grelha, 

baseada em qualquer pretensa aspiração a querer parecer original, melhor será 

proceder ao seu inventário, procurando reconstituir o seu sentido e sequência. 

Mais do que a noção de laboratório, Bourdieu procura compreender a ciência 

com base no conjunto das inter-relações que se estabelecem no interior de um 

campo e que transcendem a própria noção localizada de laboratório (entendido 

como uma espécie de equivalente ao valor que outrora se conferia à monografia 

regional). O campo é entendido como uma estrutura onde se faz sentir uma ló-

gica relacional estabelecida entre os diferentes agentes, grupos ou instituições 

em confronto. No interior desse mesmo campo, os agentes interiorizam um 

habitus específico. Este último mantém uma relação de homologia com o “olho”, 

com o “estilo” próprio e até com as posturas corporais de cada agente e respectiva 

disciplina. Assim sendo, entre o campo e o habitus existe uma articulação, um 

vai-e-vem, salvaguardando o facto de que “entre o espaço das posições e o 

espaço das tomadas de posição não há uma relação de reflexo mecânico” (p. 85). 

Se o que está em causa é a construção do objecto – a ponto de mesmo 

em Auguste Comte, Bourdieu ter encontrado a mesma preocupação, como 

fez questão de sublinhar em Le Métier de sociologue – todos os cruzamentos 

interdisciplinares são possíveis. Assim sendo, o campo científico – onde se 

assiste a uma permanente disputa e a sucessivas tentativas destinadas a mono-

polizar o uso da razão acerca da interpretação da realidade – é atravessado por 

uma série de tensões. 

A primeira diz respeito ao modo de Bourdieu pôr em causa a física, sobretudo 

a física quântica, e de um modo geral as ciências naturais, enquanto campos 

disciplinares capazes de monopolizar ou de se constituir em modelo único de 

validação científica. Foi contra esta tentação que Bourdieu procurou estabelecer 



306

Bo
ur

di
eu

um programa destinado a levar a cabo uma história das diferentes disciplinas, 

todas elas com os seus critérios de validação, passíveis de ser analisados 

historicamente. De igual modo, argumenta, será preferível manter em aberto a 

ideia segundo a qual em cada disciplina se assiste a modos próprios de formação 

de um habitus, ou seja, de um “olho” treinado e interiorizado por cada um dos 

agentes, bem como de um “estilo” que não se encontra subsumido na física ou 

nas ciências naturais. 

A segunda das tensões que se detecta na obra em apreço de Bourdieu 

apresenta-se quase como uma contradição. É que, depois da já referida entrada 

contra as lógicas da integração e de definição de uma comunidade homogénea, 

em benefício das lutas e conflitos que atravessam todo e qualquer campo 

científico, Bourdieu parece baixar os braços. Isto é, um campo como o científico, 

investido de um evidente grau de autonomia e fechamento, que impõe critérios 

rígidos de admissão, não é atravessado apenas por disputas e por modos 

desiguais de distribuição do capital ou das competências científicas. Claro 

que estes últimos podem assumir muitas formas. É o que acontece quando 

“os agentes dotados de menos capital específico, ou seja, menos eminentes, 

segundo os critérios especificamente científicos, têm tendência a recorrer aos 

poderes externos para se reforçar e eventualmente triunfar” (p. 84). Contudo, o 

que acaba por vir ao de cima na configuração do próprio campo são os modos 

internos de validação e reconhecimento do trabalho científico. Estes poderão 

ser pensados tanto a partir de lutas pela monopolização da verdade, com base 

numa desigual distribuição de bens, como com base em estratégias que se 

encontram mais próximas da economia da dádiva, entendida como expressão 

de um desinteresse pelo lucro, sem com isso deixar de dissimular a “ambição de 

garantir um poder” (p. 78). A própria história da ciência inglesa no século XVII, 

tal como foi empreendida pelos historiadores Steven Shapin e Simon Schaffer 

(Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, and the Experimental Life, 1985), 

também revelou a Bourdieu que os modos de validação da ciência, à época, 

eram parte de uma nova ética aristocrática e nobiliárquica, que não estava ao 

alcance dos que não detinham tal estatuto. Porventura o mais importante é 

considerar que, ao lado dos conflitos e sem se esgotar neles, o campo integra 

modos de validação dos agentes e do conhecimento por eles produzido. 

Uma última tensão é bem explicitada por Bourdieu. Por um lado, importa 

considerar o universalismo de uma razão universal, na qual se encontra 

fundada uma filosofia científica, que se inspira tanto nas categorias a priori 

de Kant ou na gramática de Wittgenstein, como na referida sequência da 

tradição científica francesa que passa por Bachelard. Por outro lado, insista-se, 



307

e os Seus Livros

Bourdieu não deixa de considerar a historicidade, a contingência ou a espe-

cificidade histórica e sociológica de cada disciplina. Assim, sem nunca deixar 

de declarar que os factos são construídos e validados em campos bem loca-

lizados, Bourdieu nunca desiste de lutar por uma conciliação – à maneira 

sociologizada de Durkheim – entre uma razão universal e os contextos 

particulares do seu uso. É com base na conciliação entre o universal e o 

histórico, entre a leitura gramatical de Wittgenstein e outra de carácter 

sociológico, que se insurge: tanto contra toda e qualquer expressão de falsa 

cientificidade e de falsos problemas, que geralmente surgem camuflados com 

um léxico sistemático de aparência universal; como contra os excessos do 

fragmentarismo pós-moderno, desenvolvido ao arrepio das teorias universais, 

conforme lhe pareciam ser – de forma porventura muito parcial – os estudos 

de Michel Foucault (paradoxalmente, também, este se esforçou por reflectir 

historicamente sobre a ciência, nas suas diferentes disciplinas e genealogias 

do conhecimento). 

A articulação com o último capítulo estava dada: contra as mais diversas 

formas de minar o conhecimento científico, incluindo o das ciências sociais, 

impunha-se desenvolver diferentes formas de luta. Assim, ao abrir o terceiro e 

último capítulo, Bourdieu coloca a questão do risco que existe quando se declara 

a especificidade das ciências sociais, em relação às outras ciências, acabando por 

decretar ou dar a entender que existe uma “impossibilidade de compreender 

cientificamente o seu objecto” (p. 119). E recapitula que, desde a obra citada que 

organizara com Chamboredon e Passeron Le métier de sociologue (1968), sempre 

argumentara que “as ciências sociais são ciências como as outras, mas que têm 

dificuldade particular em ser ciências como as outras” (p. 119). 

Uma das maiores dificuldades que afectava as ciências sociais, no seu 

entender, era a sua fraca autonomia. Esta condição de debilidade faz-se sentir 

em relação ao campo político e é sentida, sobretudo, pelos agentes que surgem 

numa posição de subordinação: 

aqueles que são dominados cientificamente são, com 

efeito, os mais inclinados a submeter-se às pressões 

externas, de direita ou de esquerda (é aquilo que 

chamo a lei do jdanovismo) e estão melhor preparados, 

geralmente por defeito, para as satisfazer, e têm portanto 

mais hipóteses de triunfar na lógica do plebiscito – ou do 

aplaudímetro ou do audímetro (pp. 121-122). 



308

Bo
ur

di
eu

À época, Bourdieu encontrava na televisão um dos melhores exemplos da 

mesma debilidade da sociologia em se fazer reconhecer, quando confrontada 

com os detentores do poder temporal. Neste confronto, as ciências sociais, 

afastadas do reconhecimento social quase unânime que merecem as ciências da 

natureza, estavam votadas a ser contestadas e a parecer controversas (p. 123). 

Existem outros factores que contribuem para a fraca autonomia e 

fragilidade das ciências sociais. Por exemplo, da mesma forma que Bourdieu 

ensaia, por diversas vezes, uma distinção entre ciência associada à colocação 

de verdadeiros problemas, em oposição aos simulacros científicos e falsos 

problemas, também se preocupou em distinguir entre o bem-fundado do 

trabalho reflexivo no qual o sociólogo se submete a uma análise congénere à do 

mundo social, comparativamente com uma reflexividade “narcísica”. É que esta 

última se limita “muitas vezes a um retorno complacente do investigador às suas 

próprias experiências”, sem com isso produzir nenhum efeito prático capaz de 

contribuir para aumentar a distância e a objectividade (p. 124).

Um outro modo de falsa reflexividade, porventura mais difícil de erradicar, 

surge directamente associado ao chamado pensamento de Estado. Bourdieu 

designa-o, ironicamente, de reflexividade reformista por surgir quando as 

categorias da estatística do Estado se confrontam com realidades inclassificá-

veis. É nessa altura que se verifica que 

o pensamento de Estado é tão forte, sobretudo na mente 

dos cientistas de Estado oriundos das grandes escolas 

estatais, que o desbaratamento das rotinas classificatórias 

e dos compromissos que normalmente permitem salvá-

las (...) não chegaria para pôr em causa as taxinomias 

burocráticas, garantidas pelo Estado, se os estatísticos do 

Estado tivessem a oportunidade de ter encontrado uma 

tradição reflexiva que só podia ter nascido e crescido no 

polo da ciência “pura”, burocraticamente irresponsável, 

das ciências sociais (p. 126). 

Feitos os avisos às formas desviantes da reflexividade, Bourdieu dedica-se 

a pensar três modos de objectivar o sujeito da objectivação. É nesta linha de 

reflexão que melhor se faz sentir a sua formação filosófica, a qual surge expressa 

numa capacidade de duvidar e de pôr, racionalmente, em causa falsidades e 

simulacros, para procurar a verdade por via do conhecimento objectivo. Neste 



309

e os Seus Livros

sentido, interroga-se sobre a sua própria trajectória de cientista social. Antes de 

mais, trata-se de perceber como se pode objectivar no interior de um espaço 

social o sujeito da objectivação: as suas origens, trajectória, adesões sociais e 

religiosas. De qualquer modo, terá sempre de se entrar em linha de conta com 

o seu próprio ponto de vista, uma vez que “o habitus assegura o relacionamento 

do espaço das posições e do espaço dos pontos de vista” (p. 131). 

Em segundo lugar, seria necessário compreender a posição ocupada pelo 

mesmo no campo dos especialistas (e a posição desse campo ou disciplina no 

campo das ciências sociais), atendendo às tradições nacionais de cada disciplina. 

É neste domínio que Bourdieu melhor se dá a conhecer no seu trajecto 

académico e nas lutas em que esteve envolvido. A começar pela ideia de que, 

quando começou, todos os lugares estavam ocupados pela geração dos antigos 

que detinham as posições dominantes (p. 134). Até ter conseguido alcançar, na 

academia, mas também na edição, uma posição que se traduziu em todo um 

programa destinado a romper com as fronteiras e especialidades disciplinares, 

procurando “reunificar uma ciência social falsamente fragmentada” (p. 139). 

Foi assim que definiu uma agenda de investigação onde seria possível juntar 

a história social e a sociologia, a história da filosofia e a história de arte, a 

etnologia, a história e a linguística, etc. (p. 139). A este respeito, o contraste é 

grande entre o projecto de conjunto de Bourdieu, que entende a sociologia como 

uma plataforma a partir da qual são desejáveis articulações interdisciplinares, e 

muitos dos seus aproveitamentos, os quais tendem a reduzir a sociologia aos 

seus limites de disciplina especializada no interior do campo mais vasto das 

ciências sociais e institucionalizada em departamentos míopes. 

Um pormenor retirado da narrativa dessa trajectória não pode ser ignorado. 

Bourdieu revela ter tentado encontrar aliados para o seu projecto de uma socio-

logia aberta a todas as ciências sociais e à história, contra o modelo americano 

dominante baseado numa cisão entre “teoria” e “metodologia”. Começou, aliás, 

por tentar encontrá-los na Alemanha, mas também se deu conta da grande 

divisão entre os teóricos da Escola de Francoforte, Habermas e Luhmann, em 

relação aos empiristas submetidos à ortodoxia americana. Simultaneamente, 

procurou libertar a obra de Durkheim dos seus usos funcionalistas; Weber das 

leituras que sobre ele tinham feito Talcott Parsons e Raymond Aron; e tentou, 

ainda, ultrapassar os bloqueios dos marxistas, que se alimentavam da rejeição 

de Weber e da sociologia empírica, para fazer valer muitos dos seus postulados. 

Tudo isso, com a ambição de se encontrar uma base internacional para esta nova 

ciência, por uma acção pedagógica voltada especialmente para a Hungria, que 



310

Bo
ur

di
eu

se libertava lentamente da diamat [materialismo dialéctico de cariz soviético], e 

descobria a estatística (principalmente da pobreza), para a Argélia, que nesse 

tempo era uma referência das lutas do Terceiro Mundo, e para o Brasil (p. 142). 

Um dos principais obstáculos a este projecto unificado e interdisciplinar para 

as ciências sociais sucedeu na década de 1970 e foi representado, pelo menos 

em França, pela passagem das orientações científicas de Vuillemin e Koyré 

para aqueles que são tidos como os mentores do pós-modernismo, Foucault 

e Deleuze. É, talvez neste ponto e sobretudo a respeito de Foucault, que se 

encontram algumas críticas desajustadas por parte de Bourdieu. As verdades 

formais e universais passaram a ser consideradas antiquadas e até reacionárias, 

em comparação com a análise de situações histórico-culturais particulares 

(p. 145). Terá sido esta passagem que suscitou as críticas mais duras ao grupo 

de investigação que Bourdieu construiu em torno do Centre de Sociologie 

Européenne. Apelidado de seita, na justificação defensiva do autor, “por não 

se compreender e aceitar a intenção global de um projecto científico colectivo, 

cumulativo, que integra os conhecimentos teóricos e técnicos da disciplina, 

numa lógica semelhante à das ciências da natureza” (p. 148). Inadequado, 

também, terá sido apelidar Bourdieu de mandarim – um conceito, julgado por 

ele como simplista, quando aplicado a um professor do Collège de France, “a 

menos institucional (ou a mais anti-institucional) das instituições universitárias 

francesas” (p. 148). 

Mais do que se sentir acantonado em tais conceitos de seita e mandarinato, 

Bourdieu preferiu estabelecer uma relação de homologia entre as suas origens 

provincianas e populares, por ele assumidas em claro contraste com a sua 

entrada na aristocracia escolar das grandes escolas francesas. Talvez tivesse 

sido esse mesmo contraste o responsável pela atracção que sempre sentiu pela 

coincidentia oppositorum. Era assim que se devia compreender a sua recusa em 

aceitar tanto o aristocratismo como o populismo ou, numa outra perspectiva, a 

sua reivindicação do legado de Weber e Durkheim, quando por alturas do Maio 

de 68 era bem visto ser-se marxista. A mesma tentativa de ganhar distância 

ou de reconciliar os contrários foi também a que o levou a “investir grandes 

ambições teóricas em objectos empíricos muito triviais” (pp. 151-152). 

Este inventário dos temas e dos principais debates em que Bourdieu se 

envolveu levanta várias questões. Antes de mais, para que servem todos estes 

conceitos, lutas e reivindicações de uma postura reflexiva, no fundo aquela que 

deve acompanhar todo e qualquer agente que trabalhe num campo científico? 

Penso que teria o estatuto equivalente ao de um falso problema procurar 



311

e os Seus Livros

submeter agora os temas e questões de Bourdieu à minha grelha ou sistema 

classificatório. Da mesma forma que me interrogo sobre o ganho que pode 

existir num simples resumo, também tenho sérias dúvidas sobre se existiria 

alguma vantagem em traduzir Bourdieu numa outra linguagem, a propósito de 

uma qualquer inovação ou clareza conceptual. 

O equivalente de um outro falso problema seria constituído pelo apontar 

das ausências, bem como das imprecisões ou deturpações do pensamento dos 

outros. Claro que a leitura deste livro, infelizmente de fim de vida, concebido como 

um curso, tem mais o formato de uma agenda para trabalhos futuros do que o 

de uma concretização de um programa de investigação. Por isso, é fácil apontar 

lacunas, como a da pouca relevância assumida pelas questões de género; do 

mesmo modo que podem parecer forçadas algumas simplificações. Neste último 

caso, cabem as que tendem a apresentar Foucault como um mero representante 

das epistemologias do fragmento; e a sociologia dominante norte-americana 

oscilando entre o funcionalismo e o empirismo (sem capacidade para albergar 

uma diversidade de pontos de vista da Escola de Chicago a Wright Mills, passando 

por Barrington Moore Jr., Alvin Gouldner e Howard Becker). Em suma, há que 

afastar todos os simulacros de uma leitura pretensamente crítica e rigorosa, 

porque capaz de pôr em causa o autor homenageado. Até porque os rituais da 

contra-celebração sempre mantiveram uma relação de dependência e muitas 

vezes de subserviência com quem organizava as cerimónias de comemoração. 

Mais pertinente, mesmo que possa ser considerado demasiado alinhado com o 

programa de Bourdieu para a ciência, será verificar como é que algumas das ideias 

de Bourdieu resistiram ao tempo, foram utilizadas, geraram formas de oposição 

ou se transformaram numa reminiscência que será impossível recuperar. No país 

em que até há bem pouco tempo, as epistemologias do Sul eram utilizadas como 

bandeira de uma internacionalização, em substituição – pelo menos parcelar, mas 

não menos engajada politicamente – de uma vulgata deslumbrada com o pós-

modernismo, a leitura do livro em causa surge como um exercício salutar por uma 

série de razões que passo a expor, à guisa de conclusão. 

A primeira diz respeito ao projecto unificado para as ciências e para todas as 

ciências sociais, de clara inspiração durkheimiana. Projecto europeu, concebido 

em parte contra os imperialismos de uma razão universal, ou seja, norte-

americana, que procura retomar o legado dos clássicos de Marx a Durkheim 

ou Weber, mas que procura estabelecer pontes tão díspares, como aquelas que 

vão da Hungria à Argélia ou ao Brasil. Projecto que se alinha pela famigerada 

internacionalização, mas que se mostra particularmente atento, aos desvios e 



312

Bo
ur

di
eu

formas de dominação que se podem encontrar em seu nome. Projecto sempre 

integrado e colaborativo que não pretende tirar partido de qualquer derivado do 

terceiro mundismo, do exclusivo da subalternidade ou do monopólio intelectual 

dos que falam de dentro do Sul Global, reivindicando para si a posição dos que 

estão do lado de fora hasteando a bandeira das epistemologias do Sul. 

Depois, é sempre de sublinhar que se trata de um projecto que põe em causa 

a naturalização da dominação das ciências naturais, em particular da física, em 

detrimento de todas as ciências sociais. Sobretudo, quando estas se encerram 

em especialidades ditas disciplinares, que se dispõem hierarquicamente e lutam 

entre si pelo reconhecimento. Numa altura em que as formas principais de 

financiamento se deslocam da física para as ciências biomédicas e o estatuto das 

ciências sociais sofre uma desvalorização acentuada, a exigência de reflexividade, 

exemplificada por Bourdieu, constitui-se como um desafio a empreender. 

Arriscaria, ainda, dizer que porventura mais importante será reconhecer que a 

reflexividade se constitui em marca de uma agenda que pretende apresentar o 

cientista social, com o seu habitus de vigilância epistemológica na construção de 

objectos que respondam a problemas pertinentes, como uma figura passível de 

ser generalizada a todo o campo científico.

Por último, talvez valha a pena reter – não para aplicar mecanicamente, mas 

para tomar como exemplo das lutas a empreender – alguns dos combates de 

Bourdieu: em relação ao pós-modernismo; às análises que se encerram num 

círculo vicioso de um pensamento de Estado; tudo em prol de uma concepção 

emancipada de ciência, sem necessariamente conotá-la com a militância e 

a contestação de esquerda (que muitas vezes foge à própria vigilância epis-

temológica, para cair em raciocínios de vulgata e em simplismos forçados). 

Enfim, num momento em que os ataques às ciências sociais se multiplicam, vale 

a pena continuar a ler Bourdieu, tomando-o como exemplo de um resistente e 

lutador que se bateu pelo rigor científico, pela investigação crítica centrada em 

problemas, e por um projecto unificado para as ciências sociais. 



313

Referências bibliográficas

Albert, M., Kleinman, D. L. (2011). Bringing Pierre Bourdieu to Science and Technology Studies, Minerva, 
vol. 49(3) – Beyond the Canon: Pierre Bourdieu and Science and Technology Studies, 263-273. 

Bourdieu, P. (2001). Science de la science et réflexivité. Paris: Éditions Raison d’Agir.

Bourdieu, P. (1989). O poder simbólico, trad. de Fernando Tomás. Lisboa: Difel.

Bourdieu, P. (2021). Para uma sociologia da ciência, trad. Pedro Elói Duarte. Lisboa: Edições 70.

Bourdieu, P., Chamboredon, J.-C., & Passeron, J.-C. (1968). Le métier de sociologue. Paris: Mouton. 

Camic, C. (2011). Bourdieu’s Cleft Sociology of Science, Minerva, vol. 49(3) – Beyond the Canon: 
Pierre Bourdieu and Science and Technology Studies, 275-293. 

Halsey, A. H. (2004). A History of Sociology in Britain. Oxford: Oxford University Press. 

Hess, D. J. (2011). Bourdieu and Science and Technology Studies: Toward a Reflexive Sociology. 
Minerva, 49(3), – Beyond the Canon: Pierre Bourdieu and Science and Technology Studies, 333-348. 

Kim, K.-M. (2023). Bourdieu’s philosophy and sociology of science: a critical appraisal. New York, 
NY: Routledge.

Leal, J. (2023). Cinquenta anos depois de A Portuguese Rural Society. Etnográfica, 27 (1), 255-269. 

Monteiro, B. (2015). Homens industriosos: uma sociologia histórica das tomadas de posição do 
patronato portuense (1945-1974). Porto: Fundação Engenheiro António de Almeida

Ruivo, B. (2017). As políticas de ciências e tecnologia em Portugal no caminho para o futuro. Lisboa: 
Sinapis. 

Schaffer, S. (1985). Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, and the Experimental Life. Princeton, 
NJ: Princeton University Press.

Wacquant, L. (2007). Lendo o “Capital” de Bourdieu”. In J. Madureira Pinto & V. Borges Pereira 
(Orgs.), Pierre Bourdieu: a teoria da prática e a construção da sociologia em Portugal (pp. 295-332). 
Porto: Afrontamento. 




