
159

Sobre Pierre Bourdieu 
e Loïc Wacquant, 
Convite à Sociologia 
Reflexiva, Porto, 
U.Porto Press, 2023
José Madureira Pinto

I
Começo por agradecer aos responsáveis do Instituto de Sociologia da Universidade 

do Porto e da U.Porto Press o convite que me endereçaram para participar, no 

âmbito do Ciclo de Palestras sobre “Bourdieu e os seus livros”, na apresentação 

e discussão de Convite à Sociologia Reflexiva, a obra de Pierre Bourdieu e Loïc 

Wacquant que agora foi publicada por aquela Editora. Saúdo e agradeço ainda 

a presença nesta sessão da Professora Fernanda Ribeiro, Diretora da Faculdade 

de Letras da Universidade do Porto, e da Doutora Isabel Pacheco, Coordenadora 

Editorial da U.Porto Press, homenagem que também dirijo à Doutora Maria José 

Cunha, que acompanhou de perto a edição e revisão da obra, a Laura Crespo, 

responsável pelo design e paginação da mesma, e a todos os trabalhadores que 

permitiram, sob pressão de timings muito apertados, a execução material do 

livro agora apresentado. 

Uma saudação muito especial é devida a Loïc Wacquant, coautor de 

Convite à Sociologia Reflexiva, que hoje nos acompanha a partir de Berkeley, 

via Zoom. Sendo, como é sabido e adiante confirmaremos, um dos principais 

conhecedores, divulgadores e continuadores da obra de Pierre Bourdieu, Loïc 

Wacquant é, além disso, um dos mais criativos sociólogos da atualidade (com 

publicações notáveis em domínios tão diversos como a sociologia da exclusão, a 

sociologia urbana, a sociologia do corpo e a epistemologia das Ciências Sociais). 



160

Bo
ur

di
eu

Uma vez que tem colaborado de perto e de forma invulgarmente empenhada 

com sociólogos portugueses, entre os quais o tradutor da obra que agora se 

apresenta, Loïc Wacquant é, afinal, alguém que, mesmo à distância de muitos 

milhares de quilómetros, nos parece sempre próximo. Para ele um abraço de 

sincero reconhecimento por tudo que tem feito em prol do avanço da Sociologia, 

tanto neste como no outro lado do Atlântico. 

Faço questão de, nesta oportunidade, deixar registado, em breves palavras, 

um agradecimento igualmente veemente a Virgílio Borges Pereira, a quem coube 

a responsabilidade de traduzir a versão original da obra para português. Ele é, 

como se sabe, um íntimo conhecedor e prolixo utilizador do aparelho teórico e 

epistemológico construído por Pierre Bourdieu, mas devemos-lhe, além disso, 

a realização de estudos sobre a sociedade portuguesa que se tornaram uma 

referência frequentemente invocada pelos especialistas, tanto entre nós como 

na comunidade sociológica europeia. 

A propósito especificamente da tradução do livro de Pierre Bourdieu e 

Loïc Wacquant que aqui está a ser apresentado, há que realçar o rigor e brilho 

de mais este trabalho que Virgílio Borges Pereira faz chegar a todos aqueles 

sociólogos e demais leitores de língua portuguesa que, teimando em ultrapassar 

resistências, preguiças e preconceitos insensatos, têm encontrado na sociologia 

bourdieusiana uma preciosa alavanca para encarar a “miséria do mundo” com 

o realismo, a saudável crueza, o inconformismo intelectual, mas também 

a serenidade informada, que tão necessários são para com ela lidar, e, tanto 

quanto possível, atenuar os seus lados mais obscuros. 

Traduzir esta obra foi, sabemo-lo bem, uma tarefa árdua só ao alcance de 

cientistas sociais sabedores e tenazes. Permitam-me, por isso que, em nome 

da velha geração de sociólogos, mas sobretudo em nome dos sociólogos 

portugueses mais jovens, agradeça este novo contributo de Virgílio Borges 

Pereira para a expansão do conhecimento e da reflexividade sociológica ins-

pirada por Pierre Bourdieu e Loïc Wacquant.

II
1. Convite à Sociologia Reflexiva, o livro de Pierre Bourdieu e Loïc Wacquant agora 

publicado pela U.Porto Press, é uma versão corrigida e aumentada de An Invitation 

to Reflexive Sociology, livro editado conjuntamente, em 1992, pela University of 

Chicago Press e pela Polity Press, do qual surgiu, no mesmo ano, uma versão 

abreviada em língua francesa nas Éditions du Seuil: Pierre Bourdieu (avec Loïc 

Wacquant), Réponses. Pour une Anthropologie Réflexive. 



161

e os Seus Livros

O Convite agora dado à estampa tomou como referência a versão francesa 

de An Invitation to Reflexive Sociology publicada em 2014 pelas Éditions du 

Seuil com o título Invitation à la Sociologie Réflexive, a qual veio atualizar e 

ampliar significativamente as diferentes edições do livro; mas – e este ponto 

é importante – a versão em língua portuguesa que agora se apresenta inclui, 

para além de uma concisa, mas esclarecedora, Nota do Tradutor, vários contri-

butos originais de Loïc Wacquant.

2. Passando a uma análise mais circunstanciada do livro, começarei por aludir 

a um conjunto de aspetos que, sendo transversais a todo o texto, emergem 

sobretudo nos contributos de Loïc Wacquant escritos propositadamente para 

esta edição. Refiro-me concretamente a aspetos relativos à esfera, nem sempre 

devidamente iluminada, da circulação de ideias, em particular, da circulação 

internacional de ideias. 

Tudo indica que, nas formações científicas contemporâneas, tem vindo a 

acentuar-se a tendência para que os seus membros, além de serem condicio-

nados nas respetivas práticas por um contexto organizacional e institucional 

restrito (de âmbito, quando muito, nacional), tenham de agir em função de 

lógicas de funcionamento, de quadros de referência intelectuais e de estruturas 

de poder envolvendo redes de produção e de intercâmbio de conhecimentos 

com âmbito eminentemente transnacional. Ponderar, com argumentos socio-

logicamente fundamentados, a especificidade e eficácia diferencial de tais redes 

constitui, então, orientação genérica que, cada vez mais, será necessário assumir 

para repensar realisticamente, quer as novas “estruturas de oportunidade” com 

que se confrontam os agentes do campo científico, quer, consequentemente, a 

pertinência de eventuais intervenções que, na perspetiva de uma epistemologia 

reformista, se lhes dirijam. 

Em favor da livre e ampla circulação internacional das ideias, defende Pierre 

Bourdieu que, nos domínios da cultura e da ciência, o juízo de avaliação feito a 

partir do estrangeiro tem semelhanças com o julgamento feito pela posteridade: 

“Se, em geral”, admite ele, “talvez se pudesse dizer que a posteridade julga melhor, 

tal acontece porque os contemporâneos são concorrentes e têm interesses 

escondidos em não compreender ou mesmo em impedir de compreender”. Ora, 

acrescenta o mesmo Bourdieu, os estrangeiros, tal como a posteridade, tendem 

a usufruir de “uma distância, uma autonomia perante os constrangimentos 

sociais do campo” (Bourdieu, 2002, p. 4) que, em princípio, lhes confere graus 

adicionais de isenção e argúcia. 



162

Bo
ur

di
eu

Sem querer recusar pertinência a tal ponto de vista, vale a pena, ainda 

assim, dirigir algumas prevenções a todos os que, querendo acreditar numa 

bondade intrínseca e sem mácula da circulação alargada das ideias científicas, 

apostem na internacionalização da comunidade dos cientistas como meio 

naturalmente eficaz, e, por isso, inquestionavelmente legítimo, para fazer 

triunfar a verdade sobre o erro. 

Ora, não parece aceitável, em primeiro lugar, que, ao mesmo tempo que se 

acredita na possibilidade de haver um efeito enviesador no desenvolvimento 

das práticas científicas nacionais imputável às estruturas de poder (científico e 

social), se ignore, por princípio, a eventualidade de estas terem enraizamento 

e raio de influência eminentemente transfronteiriços. Bem pelo contrário, faz 

todo o sentido ponderar a possibilidade de a transferência internacional de 

saberes, que envolve intercâmbios, socialmente não neutros, entre instituições 

académicas e não-académicas e diferentes formas de mobilidade de cientistas, 

incluindo migrações de longo prazo (Heilbron, Guilhot e Laurent, 2008), tender 

a reproduzir, na esfera da circulação das ideias, ainda que de forma não 

linear, a relação hierárquica e inigualitária entre “centros” e “periferias” que se 

admite ligar, à escala global, as diferentes formações sociais (a tal respeito, os 

processos de transnacionalização da Economia como disciplina científica e da 

construção da profissão de economista enquanto profissão global constituem 

exemplos bem elucidativos). 

Em segundo lugar, importa ter presente que a apropriação pelo campo 

científico nacional de saberes produzidos e legitimados fora de fronteiras 

está longe de ser, em todas as circunstâncias, um processo social neutro e 

transparente, já que nele podem interferir, de facto, operações de filtragem, 

de etiquetagem e de tradução/recriação de sentido em que as categorias de 

perceção, as lógicas de funcionamento e as estruturas de poder instaladas no 

espaço de receção são, em última instância, decisivas – constituindo mesmo, por 

vezes, uma espécie de “prisma deformante” do sistema de conceitos e relações 

entre conceitos, tal como surgiu no campo de produção originário (a expressão 

“prisma deformante” é do próprio Bourdieu – Bourdieu, 2002, p. 7). 

Por fim – mas, em certo sentido, talvez devesse ser esta a primeira 

prevenção a registar quando se equacionam as virtualidades da circulação de 

produtos científicos –, não se pode perder de vista, ao encarar os problemas 

colocados pela internacionalização do conhecimento científico, a diversidade 

de condicionamentos epistemológico-referenciais com que, a este respeito, 

se confrontam os diferentes campos disciplinares existentes. É crucial 

ter desde logo em conta a circunstância de, no caso particular das ciências 



163

e os Seus Livros

histórico-sociais, ser incontornável, como oportunamente lembrou Jean- 

-Claude Passeron, a necessidade de recorrer a uma “especificação espácio- 

-temporal” dos seus objetos, desde as asserções mais gerais até, por maioria de 

razão, as que se referem a circunstancialismos empíricos finos (Passeron, 1991, 

p. 25). Tal particularidade faz toda a diferença quando, no âmbito das Ciências 

Sociais, esteja em causa ponderar possibilidades e limites do intercâmbio de 

saberes à escala global.

Não se trata de, com estas prevenções, pôr em causa as potencialidades 

de uma internacionalização das ciências; pretende-se, sim, sugerir que a 

efetivação de tais potencialidades depende, como acontece com quaisquer 

outras propriedades imputadas às ciências, da existência de condições socio-

organizacionais (globais, sectoriais e locais) adequadas. Tratar de as identificar/

objetivar e, na medida do possível, fazer emergir como problema com relevância 

própria é, então, mais uma das exigências que hoje se colocam à reflexividade e 

epistemologia reformistas no domínio das Ciências Sociais (Bourdieu, 2001, Cap. 3; 

Pinto, 2007, Cap. I, 6 e 7).

3. Na génese do livro que agora se apresenta, esteve o movimento de 

circulação internacional de ideias que se iniciou no momento em que surgiu 

a oportunidade, institucionalmente ratificada, de fazer chegar uma das obras 

maiores da literatura sociológica universal a um público informado mas, na 

generalidade, retraído por barreiras linguísticas insanáveis (no caso, os alunos 

de doutoramento da Universidade de Chicago mobilizados, entre 1987 e 1988, 

para discutir e aprofundar a obra de Pierre Bourdieu, com a presença do 

próprio autor). 

A participação de Loïc Wacquant – como acelerador, como tradutor- 

-intérprete excecionalmente qualificado e como autor com marca própria – no 

intercâmbio e publicação de ideias que emergiu (talvez pudéssemos dizer 

“explodiu”) a partir deste contexto académico sui generis foi decisiva, não apenas 

para o sucesso do seminário, como, sobretudo, para a divulgação posterior 

dos resultados que, graças às dinâmicas comunicacionais concretizadas no 

seu âmbito, foram alcançados quer pelos estudantes-sociólogos envolvidos, 

quer pelos próprios Pierre Bourdieu e Loïc Wacquant, quando, tomando-os 

por base e fonte de inspiração, redigiram, entre 1988 e 1991, o já citado An 

Invitation to Reflexive Sociology. 

O livro acabou por constituir, ele próprio, ponto de partida e referência 

durável para uma miríade de reflexões teóricas, metodológicas e políticas de 

sabor e conteúdo bourdieusianos que, após a sua publicação, vieram a ser 



164

Bo
ur

di
eu

elaboradas em língua inglesa, e que, desse modo, se tornaram acessíveis e 

objeto de discussão intensa no, até então distante, universo anglo-saxónico de 

investigação e ensino da Sociologia. 

De sociólogo francês a quem vagamente se concedia um toque de 

originalidade, mas que, para muitos, não deixara de ser considerado um autor 

distante, hermético e até misterioso (quando não simplesmente ignorado por 

razões eminentemente prático-linguísticas), Pierre Bourdieu torna-se, em 

aliança formidavelmente criativa com Loïc Wacquant, um dos grandes nomes da 

Sociologia do século XX. 

Para tanto, muito terão contribuído a “forma de expressão” e o “modo de 

exposição” adotados pelos autores de An Invitation to Reflexive Sociology: os de 

um “diálogo escrito” – e vou citar palavras da contracapa do livro que estamos 

a apresentar – “que combina o rigor da exposição analítica com a flexibilidade 

do intercâmbio argumentativo dos postulados fundamentais (...) da teoria da 

prática e do mundo social elaborada por Pierre Bourdieu ao longo de trinta 

anos de investigações, identificando o seu “‘núcleo duro’ conceptual” com 

vista a esclarecer as suas filiações e implicações, tanto científicas como cívicas”, 

e “ilustrar, contra a tradição escolástica (...), uma conceção (...) do trabalho 

sociológico como aplicação reflexiva de esquemas práticos para a construção 

científica do facto social”.

A partir da extensa e crescente difusão, nos circuitos académicos de língua 

inglesa, de An Invitation to Reflexive Sociology estavam finalmente abertas as 

portas para um amplo reconhecimento, no campo da sociologia não-francófona, 

da originalidade e pertinência da obra de Pierre Bourdieu, aumentando ainda, 

em proporção idêntica, no espaço público mais alargado da circulação de ideias, 

a respetiva notoriedade – o que logo deu a entender que estaria para breve, como 

de facto veio a acontecer, a entrada de várias das suas propostas, no debate e 

no jogo de forças propriamente políticos (de facto uma reentrada se tivermos em 

conta que a fase inicial do seu trabalho, realizada numa Argélia em transe de 

descolonização, respirava política por todos os poros).

4. Se, na génese do livro em análise e nos fenómenos de difusão de conhe-

cimento que lhe estão associados, surgem, em plano destacado, como ficou 

dito, peculiares processos de circulação académica de conhecimentos, deve 

acrescentar-se que a franca abertura a universos intelectuais não-nacionais – 

outra manifestação dos mesmos fenómenos – foi uma das marcas distintivas 

do trabalho que, na qualidade de leitor de obras sociológicas, pertencentes ou 



165

e os Seus Livros

exteriores ao perímetro da Sociologia, Pierre Bourdieu quis, desde o início do seu 

percurso académico-científico, preservar. 

Marcado, sem dúvida, pela dureza e erudição da formação a que, como 

estudante propenso a aprofundar o estudo da história e filosofia das ciências, 

foi sujeito na École Normale Supérieure, cedo aliará ele o conhecimento obtido 

nestas áreas àquele que resultará de uma progressiva conversão à Sociologia e 

à Antropologia, construída, ela própria, em estreita sintonia com a observação 

de situações concretas numa Argélia em transição, dolorosamente contraditória 

e paradoxal, para a independência. 

Mas a busca assumidamente eclética, porém seletiva e focada segundo 

critérios e crivos intelectuais precisos, de elementos de conhecimento e fontes 

de inspiração só acessíveis a quem, por convicção e genuína vontade de saber, 

frequente os circuitos internacionais das ideias e, em particular, do saber 

sociológico – essa pulsão erudicional, mas não escolástica, a que Bourdieu 

soube responder, dizia eu, irá acompanhá-lo ao longo de toda a carreira. 

Assim, percorrerá, com entusiasmo mas sem qualquer ponta de compla-

cência epistemológica, a Antropologia Estrutural de Claude Lévi-Strauss, tal 

como a bem diversa Antropologia Cultural norte-americana; a Linguística – 

também ela dita estrutural – de Ferdinand de Saussure ou Noam Chomsky, 

tal como a nada estrutural Filosofia da Linguagem de Ludwig Wittgenstein ou 

a análise sociologicamente apimentada de atos de fala de Émile Benveniste, 

Oswald Ducrot, John Austin ou Pierre Encrevé; tanto a ambiciosa e abstrata 

Teoria Geral da Ação de Talcott Parsons, como as bem mais concretas propostas 

de análise goffmaniana das interações e dos encontros sociais, passando pela 

análise durkheimiana da relação entre estruturas socio-espaciais e formas de 

consciência e crenças coletivas, pelas configurações sociais de Norbert Elias ou 

as atraentes teorias e metodologias de “médio alcance” de Robert K. Merton; 

tanto as contribuições semiológicas mais em voga no tempo em que construía e 

punha à prova as suas heréticas propostas sociológicas, quanto as bem menos 

procuradas reflexões de Ernst Cassirer sobre a produção de sentido, para, com 

base numas e noutras, se lançar no, para muitos arrepiante, desvendamento 

da violência simbólica (simbólica, mas com garras políticas) com que sempre se 

tece a ordem social, e, em simultâneo, a silenciosa submissão à ordem social.

5. Ora, quem ler – e vale a pena fazê-lo com regularidade – Le Métier de Sociologue 

(um livro, publicado em 1968, que Pierre Bourdieu preparou e escreveu 

em colaboração com Jean-Claude Chamboredon e Jean-Claude Passeron) 



166

Bo
ur

di
eu

aperceber-se-á da imensidão de possibilidades de conhecimento teórico e 

de autodefesa crítica que, através dele, eram postas à disposição de quem 

quisesse preparar-se para uma iniciação conscienciosa ao ofício de sociólogo. 

Graças à vontade de subverter fronteiras disciplinares e limites arbitrários 

institucionalmente impostos, naturalizados e reproduzidos por escolas de 

pensamento estabelecidas que Bourdieu e os seus colaboradores assumiam 

no Métier de Sociologue, tornava-se possível para os aprendizes de sociologia 

que o desbravassem partirem para a aventura do conhecimento relativamente 

libertos quer de falsas certezas sobre si próprios e sobre “o seu” mundo 

social, quer de traiçoeiras ingenuidades sobre o método científico inculcadas 

inintencionalmente em percursos de aprendizagem anteriores.

Ponto alto do que Wacquant denomina “momento Bachelard” do exercício 

de reflexividade sociológica com que Bourdieu fez questão de se dotar ao 

analisar ações e relações sociais, Le Métier de Sociologue equaciona e discute os 

três grandes eixos em torno dos quais, segundo os seus autores, se organizam, 

hierarquizam e devem ser avaliadas as tarefas dos cientistas: rutura, pela qual 

o facto “é conquistado contra a ilusão do saber imediato”, na convicção de que 

a familiaridade com o social é o obstáculo epistemológico primeiro com que 

se debate o projeto sociológico; construção, pela qual não só se contrariam as 

consequências do espontaneísmo empirista, com recurso à problematização, 

objetivação e estabelecimento de hipóteses teóricas sobre relações entre 

fenómenos, como, por outro lado, se denuncia a falsa neutralidade de 

técnicas e métodos de pesquisa que, ainda que sob vestes de insuspeito rigor 

formal, nunca deixam de transportar consigo pressupostos substantivos que 

não é legítimo isentar de uma crítica sistemática; finalmente, terceiro eixo, 

constatação, no qual se elegem e põem em prática procedimentos de recolha 

e de tratamento de informação sobre os universos empíricos analisados e se 

testa a adequação dos modelos que, a título de hipóteses explicativas, sobre 

eles previamente se construíram. 

Na conclusão da obra, já ficavam apontados alguns dos caminhos que 

Pierre Bourdieu virá a trilhar, com pertinácia quase obsessiva, em trabalhos 

subsequentes: caminho um: assunção da necessidade de incluir nas rotinas 

do ofício de sociólogo, a par de instrumentos de vigilância epistemológica e 

metodológica “interna”, uma atenção particular aos efeitos que a condição 

social e o enraizamento institucional dos cientistas (entre os quais os sociólogos, 

eles próprios) tendem a projetar inintencionalmente no trabalho que realizam 

(vigilância “externa”); caminho dois: necessidade de identificar e objetivar sem 

complacência as expressões mais ou menos elaboradas, mas em qualquer caso 



167

e os Seus Livros

eminentemente furtivas, do etnocentrismo intelectual por excelência que se 

chama tentação escolástica (a tentação, tantas vezes mesclada de sobranceria, 

que consiste em projetar fictivamente as “coisas da lógica”, depuradas até 

parecerem puras, na implacavelmente impura “lógica das coisas”); caminho três: 

tentativa de fazer da sociologia (e da sociologia da ciência e dos intelectuais, 

em particular) um instrumento com eficácia própria na construção de formas 

de saber que possam, com alguma legitimidade, aspirar à promoção de 

uma epistemologia reformista e, por essa via, ao enunciado de caminhos de 

emancipação política.

6. Recordo quão perturbador foi para mim (jovem economista a tentar, no início 

da década de 1970, reconverter a sua formação ao que então vislumbrava serem 

as aliciantes possibilidades de conhecimento e abertura disciplinar ao alcance 

da Sociologia), o encontro, através do Métier de Sociologue, com a obra de Pierre 

Bourdieu. Treinado para me render sem protestar ao sortilégio da modelização 

e da formalização teórico-metodológica, alavancas intelectuais que permitiam 

tratar com insuspeito rigor e grande tranquilidade de consciência, grandezas e 

regularidades que a realidade económica “em si” ofereceria numa bandeja de 

cristal a quem quisesse estudá-la, senti, à medida que Le Métier se impregnava 

como uma espécie de circulação sanguínea alternativa e se me colava como 

segunda pele, a angústia da perda de referências e de segurança existencial 

que uma formação académica empresta a quem a vive com convicção e a 

correspondente tranquilidade de consciência epistemológica. 

Se há algum pretexto para se falar, com legitimidade razoavelmente 

garantida, de “crise identitária” a propósito de acidentes biográficos, sempre 

socialmente determinados, que pontuam os nossos percursos existenciais, 

então o que comigo se passou nesta encruzilhada entre uma formação em 

Economia e a iniciação à Sociologia tem todo o ar de configurar uma angustiante 

“crise identitária”.

E não nego, bem pelo contrário, que, alguns anos mais tarde, quando, como 

docente, tentava propor a estudantes de Economia, uma iniciação às Ciências 

Sociais organizada em torno dos grandes eixos de reflexão propostos pelo Métier 

de Sociologue, tenha sido responsável por algumas, também elas dolorosas, 

“crises identitárias”. 

Nunca esquecerei, a este respeito, o que um dia me ocorreu no fim de uma 

aula durante a qual, porventura com entusiasmo excessivo, me tinha alargado 

em considerações e ilustrações sobre as falsas evidências do senso comum e da 

sabedoria económica convencional. 



168

Bo
ur

di
eu

No decurso da exposição, através de muitos exemplos e alguns argumentos 

de boa fé racionalista que, aliás, grande parte dos destinatários recusava 

liminarmente por serem manifestamente “contraintuitivos”, tinha tentado 

mostrar, que a rutura epistemológica com certas verdades-feitas ou meias- 

-verdades presentes nos discursos eruditos das Ciências Sociais era um passo 

indispensável à conquista de espaço vital para a construção racional e validação 

empírica conclusiva de conhecimentos sobre o social. 

Já sem alunos na sala, e preparando-me para escrever tranquilamente no 

“livro de ponto” algumas linhas com o sumário da aula, eis que se me dirige um 

jovem estudante com sinais de alguma perturbação emocional, nomeadamente 

congestionamento facial e um ligeiro, mas invulgar, brilho nos olhos. Preparei- 

-me para o pior, mas a declaração que ouvi, solene, mas muito bem-comportada, 

não passou de um desabafo quase choroso. Disse-me o jovem: “Hoje foi o dia 

em que o professor acabou com as últimas ilusões da minha juventude!”

Acontece que – vim a percebê-lo algum tempo depois – a segurança que eu 

próprio exibia ao garantir a superioridade epistemológica de interpretações 

sobre o social que manifestamente haviam rompido com o senso comum ou o 

semi-saber erudito das Ciências Sociais tinha, ela própria, afinal, vários pontos- 

-fracos, senão mesmo preocupantes pés de barro.

É que – como Pierre Bourdieu viria proclamar, entretanto – o avanço do 

conhecimento sobre o social exige que à rutura epistemológica objetivista, 

fautora, já de si, de estremeções identitários significativos entre os praticantes 

das Ciências Sociais, se associe, uma segunda rutura – tão ou mais disruptora 

(passe o pleonasmo) do que a anterior: a rutura, dita “praxeológica”, operação 

através da qual possam esses mesmos praticantes racionalizar e controlar 

os efeitos de desconhecimento que os instrumentos de conhecimento 

indispensáveis a concretizar a primeira rutura tendem a transportar, eles 

próprios, para o trabalho científico. 

Trata-se, a esta nova luz, de explicitar os “efeitos perversos” associados ao 

modo de conhecimento objetivista, nomeadamente o que consiste em converter 

regularidades sociais codificadas na teoria em regularidades observadas 

(no sentido de “cumpridas”) pelos atores. Romper com tais efeitos implica 

impedir que se tomem como lógicas das práticas dos agentes o que, afinal, não 

corresponde senão a um conjunto de lógicas abstratas construídas no plano 

do conhecimento para dar conta das primeiras, objetivando-as. Estará agora 

em causa operar uma segunda rutura (dita “praxeológica”) capaz de superar 

os limites do objetivismo, sem, contudo, regressar ao espontaneísmo que este 

último pretende, legitimamente, combater.



169

e os Seus Livros

Escusado será acrescentar que tal rutura nunca poderá consumar-se 

sem uma minuciosa referência às condicionantes sociais, e em especial 

institucionais, dos processos de produção de conhecimentos científicos. Tal 

como quaisquer outros, tais processos têm uma história e estão sujeitos a 

contingências, a constrangimentos estruturais e a estratégias de afirmação 

e de poder que, seguindo embora lógicas relativamente autónomas, nunca 

se limitam a pairar acima do complexo de determinações sociais existente. 

Nestas condições, a Sociologia, e em particular a Sociologia do campo científico, 

é chamada a intervir como instrumento privilegiado para levar a bom termo a 

segunda rutura de que falámos. 

Não se trata de, deste modo, nos deixarmos enlear num inconsequente 

círculo vicioso – se há algo de circular neste processo, é de um círculo virtuoso 

que estamos a falar. E a virtude que assim se estará cultivando não será senão 

a da libertação, sempre inacabada, sabemo-lo bem, dos obstáculos com que a 

razão permanentemente se confronta. 

É para este tipo de reflexividade sociológica que este livro nos convida. 

Abramo-lo, pois, sem qualquer receio.

Referências bibliográficas

Bourdieu, P., Passeron, J.-C., & Chamboredon, J.-C. (1968). Le Métier de Sociologue. Paris: 
Mouton/Bordas.

Bourdieu, P., & Wacquant, L. (1992). An Invitation to Reflexive Sociology. Chicago: University 
of Chicago Press/Polity Press.

Bourdieu, P., & Wacquant, L. (1992). Réponses. Pour une Anthropologie Réflexive. Paris: Seuil.

Bourdieu, P. (2001). Science de la science et réflexivité. Paris: Raisons d’agir Éditions

Bourdieu, P. (2002). “Les conditions sociales de la circulation internationale des idées”, Actes 
de la recherche en sciences sociales, n.º 145, 3-8.

Passeron, J.-C. (1991). Le raisonnement sociologique. L’espace non-poppérien du raisonnement 
naturel. Paris: Éditions Nathan.

Heilbron, J., Guilhot, N., & Jeanpierre, L. (2008). Toward a transnational history of the social 
sciences. Journal of the history of the behavioral sciences, 44(2), 146-160. https://doi.org/10.1002/
jhbs.20302.

Pinto, J. M. (2007). Indagação Científica, Aprendizagens Escolares, Reflexividade Social. Porto: 
Edições Afrontamento.

https://doi.org/10.1002/jhbs.20302
https://doi.org/10.1002/jhbs.20302



