
171

A díade de Bourdieu: 
sobre a primazia 
do espaço social 
e do poder simbólico
Loïc Wacquant

Apesar de esclarecimentos antigos, intensos e recorrentes, ainda há inúmeros 

equívocos quando se trata dos princípios básicos da sociologia bourdieusiana.1 

Para alguns, Bourdieu é visto como o “teórico da reprodução”, quando os seus 

três primeiros livros tratam da transformação cataclísmica de uma sociedade 

colonial em guerra; Bourdieu supostamente “ignora a agência”, quando o pró-

prio objetivo do habitus é repatriar o agente inventivo no centro da análise 

social; alguns afirmam que Bourdieu “não teorizou as ligações entre campos”, 

quando um dos seus conceitos mais distintivos, o campo do poder, foi concebido 

especialmente para isso; outros alegam que Bourdieu é “cego à etnicidade”, 

quando escreveu extensivamente sobre gradações culturais de (des)honra, e as 

suas origens regionais e anos na Argélia deram-lhe um sentido inato de etnicidade 

na sociedade francesa, e assim por diante. O problema agrava-se quando se trata 

de interpretações que são específicas de contextos nacionais: o Bourdieu turco 

não é o Bourdieu brasileiro, nem o Bourdieu norueguês, nem o Bourdieu francês. 

Cada país desenvolveu a sua própria versão seletiva adaptada à estrutura e à 

história do seu campo intelectual (de acordo com os princípios delineados por 

Bourdieu na sua discussão sobre “The Social Conditions of the International 

Circulation of Ideas” (Bourdieu, 1999[1990])).

1 A versão original em língua inglesa do presente texto foi publicada em 
Wacquant, L. (2019). Bourdieu’s Dyad: On the Primacy of Social Space and 
Symbolic Power. In J. Blasius, F. Lebaron, B. Le Roux, A. Schmitz (eds), Empirical 
Investigations of Social Space. Methodos Series, vol 15. Springer, Cham. https://
doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2. A tradução foi realizada por Virgílio 
Borges Pereira e revista pelo autor.

https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2
https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2


172

Bo
ur

di
eu

Há muitas formas de introduzir, destacar ou encapsular a sociologia de 

Bourdieu, mas a mais comum e popular nas principais línguas europeias 

(francês, alemão, inglês e espanhol) é, de longe, a que se refere à tríade concetual 

“habitus-capital-campo”. Inúmeros artigos, cartilhas e discussões teóricas sobre 

o sociólogo francês tomam como axiomático o facto de estas três noções 

resumirem adequadamente o seu quadro e captarem a sua originalidade. 

Neste capítulo, utilizo e desenvolvo um trabalho anterior meu (especialmente, 

Wacquant & Akçaoglu, 2017) para argumentar que esta caracterização é 

defeituosa por três razões: a tríade é redundante, incompleta e enganadora. Ela 

obscurece a primazia analítica do espaço social sobre o conceito de campo e 

as limitações correlativas do termo “campo” a um subconjunto específico (e 

empiricamente raro) de universos sociais (ver também Swartz, 2019). Além disso, 

turva a especificidade do conceito de campo enquanto cosmos monopolista, 

conduzindo assim à multiplicação descontrolada de campos, esvaziando a 

noção de qualquer significado rigoroso. Finalmente, esta abordagem apaga 

o conceito mais original e potente de Bourdieu, o de poder simbólico. Pelo 

contrário, defenderei que a díade espaço social e poder simbólico capta os dois 

pilares que estão na base da sua sociologia.

Os “três Rs” de Bourdieu

O raciocínio de Bourdieu pode ser caracterizado pelos “três Rs”: um racio-

nalismo epistemológico, um relacionalismo ontológico e uma reflexividade 

metodológica que se questiona continuamente no próprio movimento em que é 

empregue (cf. Wacquant & Akçaoglu, 2017). Este raciocínio relacional e reflexivo 

é especialmente ameaçador para os académicos que têm estruturas mentais 

rígidas e interpretam a investigação social como a aplicação pré-reflexiva de 

fórmulas mecânicas prescritas por um credo teórico abrangente – e nesta frente, 

os últimos marxistas competem duramente com os parsonianos sobreviventes.

O mentor de Bourdieu na filosofia da ciência, Gaston Bachelard (1949), 

ensina-nos que o conhecimento científico emerge não preenchendo um 

vazio, mas rompendo com o “conhecimento espontâneo” que já existe, e não 

é diferente quando se trata de obras clássicas da sociologia que atravessam 

fronteiras. A sua noção de vigilância epistemológica incita-nos a estabelecer 

a origem dos nossos problemas, a colocar as nossas próprias questões, a 

forjar construções analíticas robustas em vez de tomar emprestadas as 



173

e os Seus Livros

noções suaves e maleáveis do senso comum (incluindo o senso comum 

académico), a questionar metodicamente os nossos métodos e a adotar 

uma postura proativa no que diz respeito à produção de dados. O primeiro 

mandamento pelo qual todos os sociólogos devem viver é nunca aceitar um 

objeto pré-fabricado (cf. Wacquant, 2018, p. 5n).

Quando os conceitos e princípios analíticos de Bourdieu são a base para 

operações de investigação reais, podem ajudar-nos a articular novas questões e 

a descrever a paisagem empírica de novas formas, como faz Tom Medvetz (2012) 

no seu modelo de investigação sobre a ascensão dos Think Tanks in America. 

Medvetz ultrapassa as limitações dos estudos sobre a elite e a elaboração de 

políticas para compreender a ambiguidade intrínseca deste animal organiza-

cional e diagnosticar o seu papel opaco no campo do poder nos EUA.

A simplificação mais amplamente utilizada é a tríade conceptual “habitus- 

-capital-campo”. Esta tríade oferece, na melhor das hipóteses, uma condensação 

incoerente e incompleta do pensamento de Bourdieu. Capital e campo são 

mutuamente redundantes, uma vez que um campo é simplesmente o espaço 

onde o capital está concentrado. O habitus, por outro lado, é a encarnação 

do capital e também pode ser entendido como a somatização de categorias 

cognitivas e catequéticas, ou seja, como a impressão do poder simbólico no 

organismo socialmente estruturado (cf. Wacquant, 2016).

Se fizermos o equivalente semântico da “smallest space analysis” à la 

Guttman (1968) e Lingoes (1965) ao quadro de Bourdieu, descobrimos que a 

díade ou o dueto do espaço social e do poder simbólico é suficiente para regenerar 

todos os outros conceitos que ele utiliza e, assim, captar todos os tipos de 

fenómenos. A sua articulação constitui o núcleo concetual mais parcimonioso e 

irredutível da sua teoria da prática.

O espaço social como categoria central

O conceito de “espaço social” é o conceito genérico do qual deriva logicamente 

o conceito específico de campo, como um espaço social especializado que surge 

quando um domínio de ação e autoridade se torna suficientemente demarcado, 

autonomizado e monopolizado. Perceber que o espaço social (e não o campo) 

é o constructo geral que “enfrenta” os conceitos de habitus e capital para 

gerar a prática esclarece dificuldades recorrentes e dissolve uma miríade de 

falsos problemas (cf. Wacquant & Akçaoglu, 2017). Em primeiro lugar, somos 



174

Bo
ur

di
eu

lembrados de que os campos são fenómenos históricos relativamente raros 

que existem apenas em certos domínios de atividade e apenas em formações 

sociais avançadas que sofreram diferenciação suficiente – é por uma boa 

razão que Bourdieu invoca tão frequentemente o conceito durkheimiano 

de sociedades diferenciadas, em vez de sociedades modernas, capitalistas ou 

pós-industriais. Craig Calhoun (1993) destacou a estreita historicidade dos 

campos na sua astuta contribuição para Bourdieu: Critical Perspectives, mas 

viu-a como uma tensão não resolvida na teoria da prática, e não como uma 

especificação incorreta da relação entre campo e espaço social. Por exemplo, 

Bourdieu não utiliza o termo “campo” quando revisita o seu trabalho de campo 

de juventude em Le Sens pratique (The Logic of Practice, publicado em 1980 

(1990)): não havia campos na Cabília colonial porque as formas de capital não 

tinham sido desembaraçadas e classificadas em rastos institucionais distintos. 

Não se tratou de um mero descuido, pois surgiu uma década depois de ele 

ter produzido a sua primeira elaboração sólida de campo com o artigo sobre 

a “Structure and Genesis of the Religious Field” (1971 [1991]), que constitui um 

modelo para todos os outros campos.

A grande maioria da ação social desenrola-se em espaços sociais que 

são isso mesmo: espaços sociais, distribuições multidimensionais de pro-

priedades socialmente eficientes (capitais) que estipulam um conjunto de 

posições padronizadas a partir das quais se podem prever de forma inteli-

gente as estratégias. No entanto, não são campos, porque não têm fronteiras 

institucionalizadas, nem barreiras à entrada, nem especialistas na elaboração 

de uma fonte distintiva de autoridade e sociodiceia. Esta definição permite-

nos evitar a multiplicação cómica de campos e formas de capital ad infinitum 

– dificilmente passa um mês sem que algum académico proponha uma nova 

espécie! Assim, não existe um “campo sexual” (pace Illouz 2012; Green, 2013) 

e nenhum “campo racial” (desculpem Matt Desmond e Mustafa Emirbayer, 

2015), pela simples razão de que nem o sexo nem a raça, enquanto etnicidade 

denegada, são monopolizados por um nexo de instituições e agentes distintos 

que os elaboram para consumo de outros, (enquanto forma de etnicidade 

denegada) são monopolizados por um nexo de instituições e agentes distintos 

cujo papel é reificar estes objetos para consumo de outros (como, por exemplo, 

os padres fazem para os leigos ou os políticos para os eleitores). A importância 

sociológica destes objetos emana do próprio facto de atravessarem micro-

cosmos e modelarem o espaço social em geral através da formação de habitus: 

são princípios de visão e divisão social que não foram encurralados em campos. 



175

e os Seus Livros

Em termos mais gerais, a promoção do espaço social como categoria âncora 

é coincidente com a reformulação de Bourdieu da questão da criação de 

grupos na sequência de A Distinção (que ele considerava grosseira e obsoleta 

nesta frente), que abandona a presunção da existência de classes para abrir 

caminho a uma ontologia radicalmente historicista dos coletivos sociais 

(cf. Wacquant, 2013).

Parte da confusão em torno da relação entre campo e espaço social foi 

semeada pelo próprio Bourdieu de duas maneiras. Em primeiro lugar, entre 

1968 e 1977, ele desenvolveu a noção mais restrita de campo, antes de encontrar 

e elaborar plenamente a categoria mais ampla de espaço social que começou a 

substituí-la, a partir de 1975 e durante os anos 1980 e seguintes.

Dado que Bourdieu aperfeiçoou todos os seus conceitos para efeitos de 

inquéritos empíricos específicos para cada novo projeto de investigação, isto 

não é surpreendente; as suas análises nunca foram concebidas como parte 

de uma grandiosa metavisão parsoniana com um conjunto preconcebido de 

categorias analíticas. Em segundo lugar, Bourdieu teve de encontrar, aprender 

e adaptar as técnicas de análise de correspondências múltiplas de Jean-Paul 

Benzécri para operacionalizar a noção de espaço social e, a partir daí, maquiná-

la conceptualmente. Lebaron e Le Roux (2015) mostram-no em La Méthodologie 

de Pierre Bourdieu en action. Em terceiro lugar, Bourdieu é muitas vezes bastante 

descuidado na sua própria utilização dos dois termos, mesmo depois de ter 

elaborado o conceito de espaço social: fala por vezes de um campo social, ou 

da família como um campo, e de vários contextos que misturam o espaço social 

simples com a intersecção de múltiplos campos como campos, o que não são. 

Stricto sensu, Stricto censu, também se pode argumentar que o chamado campo 

do poder não é de facto um campo (não é o local de concentração e distribuição 

de uma espécie distinta de capital, não tem um nomos específico, não segrega 

um conjunto de construções cognitivas distintas, etc.) mas um metacampo como 

um tipo de espaço social com várias camadas.

O poder simbólico como categoria central

Tal como o conceito de espaço social, o conceito de poder simbólico é epi-

central e verdadeiramente original para a sociologia bourdieusiana. Aborda 

a capacidade de categorização consequente, a capacidade de fazer o mundo – 

de o preservar ou de o mudar – através da formação e difusão de quadros 



176

Bo
ur

di
eu

simbólicos, instrumentos coletivos de construção cognitiva da realidade. É 

mais amplo, multifacetado, ramificado e poderoso do que o habitus, o capital 

e o campo juntos e ao quadrado. Ancora a tríade cognição-reconhecimento- 

-não-reconhecimento que capta a visão de Bourdieu do agente social como um 

“animal simbólico”, para usar a linguagem de Ernst Cassirer, que é a principal 

inspiração por detrás do pensamento de Bourdieu nesta frente (aqui, o 

livro-chave a ponderar é o majestoso An Essay on Man: An Introduction to a 

Philosophy of Human Culture de Cassirer [1944]), mas um agente incorporado 

que existe em primeiro e em último lugar aos olhos dos outros, através de um 

“jogo de espelhos” recursivo em que as ficções sociais se tornam realidade na 

medida em que assentam em categorias partilhadas e crenças comuns que 

fundamentam a ação consonante.

O capital simbólico também capta a noção de Bourdieu de que o poder 

nunca é tão eficiente (e perigoso) como quando se disfarça e é paradoxalmente 

ativado pelo subordinado, de modo a proceder através de uma relação cog-

nitiva de assentimento opaca a si próprio, evitando o dispêndio de persuasão 

material. A violência simbólica é essa força sem esforço que molda o mundo 

através da comunicação sem que nos apercebamos; ela engana tanto do-

minantes como dominados, como em Masculine Domination [Dominação Mas-

culina] (Bourdieu, 2001 [1998]). O poder simbólico é um conceito que Bourdieu 

elabora ao longo de todo o espetro da sua vida científica, desde as suas 

investigações de juventude sobre a honra na Cabília e o parentesco no Béarn, 

passando pelos seus trabalhos sobre arte, educação e sofrimento social, até 

às suas incursões posteriores na política e ao seu eventual regresso à própria 

ciência. É expressa de forma mais compacta na pragmática sociológica de 

Language and Symbolic Power (Bourdieu, 1982) e em Pascalian Meditations 

[Meditações Pascalianas] (Bourdieu, 2000[1997]).

Uma ilustração notável do poder simbólico encontra-se no curso de 

conferências de Bourdieu On the State (Bourdieu, 2014[2012]). A viragem para 

o Estado foi necessária devido à intensificação do foco de Bourdieu no poder 

simbólico durante a década de 1980, o que logicamente o levou a confrontar-se 

com o grande “alquimista simbólico” da era moderna. É possível detetá-lo, 

por exemplo, no capítulo histórico sobre a unificação linguística da França, a 

mando das autoridades políticas, que abre Ce que parler veut dire [O que falar 

quer dizer] (Bourdieu, 1982), que demonstra que “a produção e a reprodução 

da língua legítima” operam em paralelo com a construção do Estado central, 

primeiro pela realeza absolutista e depois pela burguesia republicana, cujo 



177

e os Seus Livros

poder assenta cada vez mais na transmissão do capital cultural validado pelo 

Estado, ou seja, nas credenciais educativas. No seu curso de conferências On 

the State, Bourdieu oferece uma dissecação analítica das teorias do Estado 

(algo que não fez para nenhum outro tópico), uma reinterpretação ousada da 

transição histórica da “casa do rei” para a “razão de Estado” e um novo modelo 

do Estado como poder organizador ancorado no conceito de campo burocrático 

e na noção de “monopolização da violência simbólica legítima”. E correlaciona 

a forja do Leviatã moderno, assente no modo de reprodução burocrático, com 

a cunhagem da esfera pública, o avanço e a apropriação privada simultânea 

do universal e a ascensão do capital cultural. Ao fazê-lo, o Estado surge como 

sendo simultaneamente o produto, o local, o alvo e o árbitro das lutas para 

formar a realidade: o “poder simbólico supremo”, o “fetiche supremo” e o 

“mandado de todos os fetiches”.

Conclusão

Nesta contribuição, foi demonstrado que a tríade habitus, capital e campo 

pode ser substituída de forma frutífera pelo dueto espaço social e poder 

simbólico. Esta mudança da tríade para o dueto não só esclarece erros comuns, 

como também lança luz sobre a lógica interna do projeto de Bourdieu e pode 

ajudar-nos a alargá-lo ainda mais. O espaço social e o poder simbólico são 

conceitos cruciais para o que Bourdieu chamou de socioanálise (cf. Bourdieu & 

Wacquant, 1989; Wacquant, 1990): uma perspetiva que revela o inconsciente 

social, alojado nos corpos e nas instituições, que nos governa a todos, e que, 

portanto, promove o “retorno do reprimido”. Isto é mais visível em The Weight 

of the World (1999[1993]), e na dissecação de Bourdieu dos três microcosmos 

sociais que o moldaram: a sociedade aldeã do Béarn em que cresceu, em The 

Ball of Bachelors (2006 [2002]); o sistema académico através do qual ascendeu, 

em Homo Academicus (1988 [1984]); e a instituição filosófica da qual rompeu, 

em The Political Ontology of Martin Heidegger (1994 [1988]), que é uma espécie 

de exorcismo do filósofo em que poderia ter-se tornado.



178

Bo
ur

di
eu

Referências bibliográficas

Bachelard, G. (1949). Le rationalisme appliqué. Paris: Presses Universitaires de France.

Bourdieu, P. (1982). Ce que parler veut dire. L’économie des échanges linguistiques. Paris: Fayard 
(modificado e ampliado na tradução Language and Symbolic Power. Cambridge: Harvard 
University Press, 1991).

Bourdieu, P. (1988[1984]). Homo Academicus. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1989). Social space and symbolic power. Sociological Theory, 7(1), 14-25. Bourdieu, 
P. (1990[1980]). The logic of practice. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1991a). The craft of sociology. New York: Walter De Gruyter.

Bourdieu, P. (1991b). Genesis and structure of the religious field. Comparative Social Research, 
13, 1-44.

Bourdieu, P. (1994[1988]). The political ontology of Martin Heidegger. Cambridge: Polity Press. 

Bourdieu, P. (1999[1990]). The social conditions of the international circulation of ideas. 
In R. Shusterman (Ed.), Bourdieu: A critical reader (pp. 22-228). Oxford: Basil Blackwell.

Bourdieu, P. (2000[1997]). Pascalian meditations. Cambridge: Polity Press. 

Bourdieu, P. (2001[1998]). Masculine domination. Cambridge: Polity Press. 

Bourdieu, P. (2006[2002]). The ball of bachelors. Cambridge: Polity Press. 

Bourdieu, P. (2014[2012]). On the state. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P., & Wacquant, L. J. D. (1989). For a socioanalysis of intellectuals: On Homo 
Academicus. Berkeley Journal of Sociology, 34, 1-29.

Bourdieu, P., & Wacquant, L. J. D. (1992). An invitation to reflexive sociology. Chicago/
Cambridge: University of Chicago Press/Polity Press.

Bourdieu, P., et al. (1999[1993]). The weight of the world: Social suffering in contemporary society. 
Cambridge: Polity Press.

Calhoun, C. (1993). Habitus, field, and capital: The question of historical specificity. In C. Calhoun, 
E. LiPuma, & M. Postone (Eds.), Bourdieu: Critical perspectives (pp. 61-88). Chicago: University 
of Chicago Press.

Cassirer, E. (1944). An essay on man: An introduction to a philosophy of human culture. New Haven: 
Yale University Press.

Desmond, M., & Emirbayer, M. (2015). The racial order. Chicago: University of Chicago Press.

Green, I. A. (2013). Sexual fields: Toward a sociology of collective sexual life. Chicago: University 
of Chicago Press. 

Guttman, L. A. (1968). A general nonmetric technique for finding the smallest coordinate space 
for a configuration of points. Psychometrika, 33(4), 469-506. 

Illouz, E. (2012). Why love hurts: A sociological explanation. Cambridge: Polity Press. 

Lebaron, F., & Le Roux, B. (Eds.). (2015). La Méthodologie de Pierre Bourdieu en action. Espace 
culturel, espace social et analyse des données. Paris: Dunod. 

Lingoes, J. C. (1965). An IBM 7090 program for Guttman-Lingoes smallest space analysis. 
Behavioral Science, 10, 183-184. 

Medvetz, T. (2012). Think tanks in America. Chicago: University of Chicago Press. 



179

e os Seus Livros

Swartz, D. L. (2019). Bourdieu’s Concept of Field in the Anglo-Saxon Literature. In J. Blasius, 
F. Lebaron, B. Le Roux, A. Schmitz (eds), Empirical Investigations of Social Space. Methodos Series, 
vol 15. Cham: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_11.

Wacquant, L. J. D. (1987). Symbolic violence and the making of the French agriculturalist: 
An enquiry into Pierre Bourdieu’s sociology. Journal of Sociology, 23(1), 65-88. 

Wacquant, L. (1990). Sociology as socioanalysis: Tales of homo Academicus. Sociological Forum, 
5(4), 677-689. 

Wacquant, L. (2013). Symbolic power and group-making: On Pierre Bourdieu’s reframing of 
class. Journal of Classical Sociology, 13(2), 274-291 (tradução portuguesa em Wacquant, L. (2014). 
Poder simbólico e constituição de grupos: como Bourdieu reformula a questão das classes. 
Cadernos de Ciências Sociais. 27, 145-165).

Wacquant, L. (2016). A concise genealogy and anatomy of habitus. The Sociological Review, 
64(1), 64-72. 

Wacquant, L. (2018). Four transversal principles for putting Bourdieu to work. Anthropological 
Theory, 18(1), 3-17 (tradução portuguesa em Wacquant, L. (2020). Quatro princípios transversais 
para mobilizar Bourdieu na pesquisa.   In Borges Pereira, V., Em (Re)Construção: elementos 
para uma sociologia da atividade na indústria da construção em Portugal. (pp. 51-66). Porto: 
Universidade do Porto. Faculdade de Letras).

Wacquant, L., & Akçaoglu, A. (2017). Practice and symbolic power in Bourdieu: The view from 
Berkeley. Journal of Classical Sociology, 17(1), 55-69.



180

Bo
ur

di
eu


