A diade de Bourdieu:
sobre a primazia
do espaco social
e do poder simbélico

Loic Wacquant

Apesar de esclarecimentos antigos, intensos e recorrentes, ainda ha iniUmeros
equivocos quando se trata dos principios basicos da sociologia bourdieusiana.’
Para alguns, Bourdieu é visto como o “teérico da reprodugdo”, quando os seus
trés primeiros livros tratam da transformacgdo cataclismica de uma sociedade
colonial em guerra; Bourdieu supostamente “ignora a agéncia”, quando o pré-
prio objetivo do habitus é repatriar o agente inventivo no centro da analise
social; alguns afirmam que Bourdieu “ndo teorizou as ligagdes entre campos”,
quando um dos seus conceitos mais distintivos, o campo do poder, foi concebido
especialmente para isso; outros alegam que Bourdieu é “cego a etnicidade”,
guando escreveu extensivamente sobre gradagdes culturais de (des)honra, e as
suas origens regionais e anos na Argélia deram-lhe um sentido inato de etnicidade
na sociedade francesa, e assim por diante. O problema agrava-se quando se trata
de interpretagdes que sdo especificas de contextos nacionais: o Bourdieu turco
ndo é o Bourdieu brasileiro, nem o Bourdieu noruegués, nem o Bourdieu francés.
Cada pais desenvolveu a sua prépria versdo seletiva adaptada a estrutura e a
histéria do seu campo intelectual (de acordo com os principios delineados por
Bourdieu na sua discussdo sobre “The Social Conditions of the International
Circulation of Ideas” (Bourdieu, 1999[1990])).

1 A versdo original em lingua inglesa do presente texto foi publicada em
Wacquant, L. (2019). Bourdieu’s Dyad: On the Primacy of Social Space and
Symbolic Power. In J. Blasius, F. Lebaron, B. Le Roux, A. Schmitz (eds), Empirical
Investigations of Social Space. Methodos Series, vol 15. Springer, Cham. https://
doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2. A traducdo foi realizada por Virgilio
Borges Pereira e revista pelo autor.

171


https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2
https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_2

Bourdieu

Ha muitas formas de introduzir, destacar ou encapsular a sociologia de
Bourdieu, mas a mais comum e popular nas principais linguas europeias
(francés, alemao, inglés e espanhol) é, de longe, a que se refere a triade concetual
“habitus-capital-campo”. InUmeros artigos, cartilhas e discussdes tedricas sobre
o soci6logo francés tomam como axiomatico o facto de estas trés nogdes
resumirem adequadamente o seu quadro e captarem a sua originalidade.

Neste capitulo, utilizo e desenvolvo um trabalho anterior meu (especialmente,
Wacquant & Akcaoglu, 2017) para argumentar que esta caracterizagdo é
defeituosa por trés razdes: a triade é redundante, incompleta e enganadora. Ela
obscurece a primazia analitica do espaco social sobre o conceito de campo e
as limitagdes correlativas do termo “campo” a um subconjunto especifico (e
empiricamente raro) de universos sociais (ver também Swartz, 2019). Além disso,
turva a especificidade do conceito de campo enquanto cosmos monopolista,
conduzindo assim a multiplicacdo descontrolada de campos, esvaziando a
nocdo de qualquer significado rigoroso. Finalmente, esta abordagem apaga
0 conceito mais original e potente de Bourdieu, o de poder simbélico. Pelo
contrério, defenderei que a diade espago social e poder simbélico capta os dois
pilares que estdo na base da sua sociologia.

Os “trés Rs” de Bourdieu

O raciocinio de Bourdieu pode ser caracterizado pelos “trés Rs": um racio-
nalismo epistemolégico, um relacionalismo ontolégico e uma reflexividade
metodoldégica que se questiona continuamente no préprio movimento em que é
empregue (cf. Wacquant & Akgaoglu, 2017). Este raciocinio relacional e reflexivo
é especialmente ameacador para os académicos que tém estruturas mentais
rigidas e interpretam a investigacdo social como a aplicagdo pré-reflexiva de
féormulas mecanicas prescritas por um credo tedérico abrangente - e nesta frente,
os ultimos marxistas competem duramente com os parsonianos sobreviventes.

O mentor de Bourdieu na filosofia da ciéncia, Gaston Bachelard (1949),
ensina-nos que o conhecimento cientifico emerge ndo preenchendo um
vazio, mas rompendo com o “conhecimento espontadneo” que ja existe, e ndo
é diferente quando se trata de obras classicas da sociologia que atravessam
fronteiras. A sua nocdo de vigilancia epistemoldgica incita-nos a estabelecer
a origem dos nossos problemas, a colocar as nossas préprias questdes, a
forjar construg¢8es analiticas robustas em vez de tomar emprestadas as

172



nogdes suaves e maledveis do senso comum (incluindo o senso comum
académico), a questionar metodicamente os nossos métodos e a adotar
uma postura proativa no que diz respeito a producdo de dados. O primeiro
mandamento pelo qual todos os sociélogos devem viver é nunca aceitar um
objeto pré-fabricado (cf. Wacquant, 2018, p. 5n).

Quando os conceitos e principios analiticos de Bourdieu sdo a base para
operac8es de investigacdo reais, podem ajudar-nos a articular novas questdes e
a descrever a paisagem empirica de novas formas, como faz Tom Medvetz (2012)
no seu modelo de investigacdo sobre a ascensdo dos Think Tanks in America.
Medvetz ultrapassa as limita¢cdes dos estudos sobre a elite e a elaboragdo de
politicas para compreender a ambiguidade intrinseca deste animal organiza-
cional e diagnosticar o seu papel opaco no campo do poder nos EUA.

A simplificagdo mais amplamente utilizada é a triade conceptual “habitus-

-capital-campo”. Esta triade oferece, na melhor das hipéteses, uma condensagédo

incoerente e incompleta do pensamento de Bourdieu. Capital e campo sao
mutuamente redundantes, uma vez que um campo é simplesmente o espaco
onde o capital estd concentrado. O habitus, por outro lado, é a encarnagdo
do capital e também pode ser entendido como a somatizacdo de categorias
cognitivas e catequéticas, ou seja, como a impressdo do poder simbélico no
organismo socialmente estruturado (cf. Wacquant, 2016).

Se fizermos o equivalente semantico da “smallest space analysis” a la
Guttman (1968) e Lingoes (1965) ao quadro de Bourdieu, descobrimos que a
diade ou o dueto do espago social e do poder simbélico é suficiente para regenerar
todos os outros conceitos que ele utiliza e, assim, captar todos os tipos de
fendmenos. A sua articulagdo constitui o nlcleo concetual mais parcimonioso e
irredutivel da sua teoria da pratica.

O espaco social como categoria central

O conceito de “espaco social” é o conceito genérico do qual deriva logicamente
0 conceito especifico de campo, como um espago social especializado que surge
guandoum dominio de agdo e autoridade se torna suficientemente demarcado,
autonomizado e monopolizado. Perceber que o espaco social (e ndo o campo)
é o constructo geral que “enfrenta” os conceitos de habitus e capital para
gerar a pratica esclarece dificuldades recorrentes e dissolve uma miriade de
falsos problemas (cf. Wacquant & Akgaoglu, 2017). Em primeiro lugar, somos

173

SOJAI'T SNIS SO 9



Bourdieu

lembrados de que os campos sdo fendmenos histéricos relativamente raros
que existem apenas em certos dominios de atividade e apenas em formacgdes
sociais avancadas que sofreram diferenciacdo suficiente - é por uma boa
razdo que Bourdieu invoca tdo frequentemente o conceito durkheimiano
de sociedades diferenciadas, em vez de sociedades modernas, capitalistas ou
pos-industriais. Craig Calhoun (1993) destacou a estreita historicidade dos
campos na sua astuta contribuicdo para Bourdieu: Critical Perspectives, mas
viu-a como uma tensdo nado resolvida na teoria da pratica, e ndo como uma
especificagdo incorreta da relagdo entre campo e espaco social. Por exemplo,
Bourdieu ndo utiliza o termo “campo” quando revisita o seu trabalho de campo
de juventude em Le Sens pratique (The Logic of Practice, publicado em 1980
(1990)): ndo havia campos na Cabilia colonial porque as formas de capital ndo
tinham sido desembaracadas e classificadas em rastos institucionais distintos.
Ndo se tratou de um mero descuido, pois surgiu uma década depois de ele
ter produzido a sua primeira elaboracdo sé6lida de campo com o artigo sobre
a “Structure and Genesis of the Religious Field” (1971 [1991]), que constitui um
modelo para todos os outros campos.

A grande maioria da acdo social desenrola-se em espagos sociais que
sdo isso mesmo: espagos sociais, distribuicdes multidimensionais de pro-
priedades socialmente eficientes (capitais) que estipulam um conjunto de
posi¢cdes padronizadas a partir das quais se podem prever de forma inteli-
gente as estratégias. No entanto, ndo sdo campos, porque ndo tém fronteiras
institucionalizadas, nem barreiras a entrada, nem especialistas na elaboragao
de uma fonte distintiva de autoridade e sociodiceia. Esta definicdo permite-
nos evitar a multiplicacdo cémica de campos e formas de capital ad infinitum

- dificilmente passa um més sem que algum académico proponha uma nova
espécie! Assim, ndo existe um “campo sexual” (pace lllouz 2012; Green, 2013)
e nenhum “campo racial” (desculpem Matt Desmond e Mustafa Emirbayer,
2015), pela simples razdo de que nem o sexo nem a raca, enquanto etnicidade
denegada, sao monopolizados por um nexo de institui¢cdes e agentes distintos
que os elaboram para consumo de outros, (enquanto forma de etnicidade
denegada) sdo monopolizados por um nexo de instituicBes e agentes distintos
cujo papel é reificar estes objetos para consumo de outros (como, por exemplo,
os padres fazem para os leigos ou os politicos para os eleitores). Aimportancia
sociolégica destes objetos emana do proéprio facto de atravessarem micro-
cosmos e modelarem o espaco social em geral através da formacdo de habitus:
sao principios de visdo e divisdo social que ndo foram encurralados em campos.

174



Em termos mais gerais, a promogdo do espago social como categoria ancora
é coincidente com a reformulacdo de Bourdieu da questdo da criacdo de
grupos na sequéncia de A Distin¢éio (que ele considerava grosseira e obsoleta
nesta frente), que abandona a presuncgdo da existéncia de classes para abrir
caminho a uma ontologia radicalmente historicista dos coletivos sociais
(cf. Wacquant, 2013).

Parte da confusdo em torno da relagdo entre campo e espago social foi
semeada pelo préprio Bourdieu de duas maneiras. Em primeiro lugar, entre
1968 e 1977, ele desenvolveu a no¢do mais restrita de campo, antes de encontrar
e elaborar plenamente a categoria mais ampla de espaco social que comegou a
substitui-la, a partir de 1975 e durante os anos 1980 e seguintes.

Dado que Bourdieu aperfeicoou todos os seus conceitos para efeitos de
inquéritos empiricos especificos para cada novo projeto de investigacdo, isto
ndo é surpreendente; as suas andlises nunca foram concebidas como parte
de uma grandiosa metavisdo parsoniana com um conjunto preconcebido de
categorias analiticas. Em segundo lugar, Bourdieu teve de encontrar, aprender
e adaptar as técnicas de andlise de correspondéncias multiplas de Jean-Paul
Benzécri para operacionalizar a no¢do de espago social e, a partir dai, maquina-
la conceptualmente. Lebaron e Le Roux (2015) mostram-no em La Méthodologie
de Pierre Bourdieu en action. Em terceiro lugar, Bourdieu é muitas vezes bastante
descuidado na sua propria utilizagdo dos dois termos, mesmo depois de ter
elaborado o conceito de espaco social: fala por vezes de um campo social, ou
da familia como um campo, e de varios contextos que misturam o espago social
simples com a intersec¢ao de multiplos campos como campos, 0 que ndo sao.
Stricto sensu, Stricto censu, também se pode argumentar que o chamado campo
do poder ndo é de facto um campo (ndo é o local de concentragao e distribuicdo
de uma espécie distinta de capital, ndo tem um nomos especifico, ndo segrega
um conjunto de construg¢des cognitivas distintas, etc.) mas um metacampo como
um tipo de espago social com varias camadas.

O poder simbdlico como categoria central

Tal como o conceito de espago social, o conceito de poder simbdlico é epi-
central e verdadeiramente original para a sociologia bourdieusiana. Aborda
a capacidade de categorizagéo consequente, a capacidade de fazer o mundo -
de o preservar ou de o mudar - através da formacdo e difusdo de quadros

175

SOJAI'T SNIS SO 9



Bourdieu

simbélicos, instrumentos coletivos de construcdo cognitiva da realidade. E
mais amplo, multifacetado, ramificado e poderoso do que o habitus, o capital
e 0 campo juntos e ao quadrado. Ancora a triade cognicdo-reconhecimento-
-ndo-reconhecimento que capta a visdo de Bourdieu do agente social como um
“animal simbdlico”, para usar a linguagem de Ernst Cassirer, que é a principal
inspiragdo por detras do pensamento de Bourdieu nesta frente (aqui, o
livro-chave a ponderar é o majestoso An Essay on Man: An Introduction to a
Philosophy of Human Culture de Cassirer [1944]), mas um agente incorporado
que existe em primeiro e em Ultimo lugar aos olhos dos outros, através de um
“jogo de espelhos” recursivo em que as fic¢Bes sociais se tornam realidade na
medida em que assentam em categorias partilhadas e crencas comuns que
fundamentam a acdo consonante.

O capital simbdlico também capta a nogdo de Bourdieu de que o poder
nunca étao eficiente (e perigoso) como quando se disfarca e é paradoxalmente
ativado pelo subordinado, de modo a proceder através de uma rela¢ao cog-
nitiva de assentimento opaca a si préprio, evitando o dispéndio de persuasao
material. A violéncia simbdlica é essa for¢a sem esforco que molda o mundo
através da comunicagdo sem que nos apercebamos; ela engana tanto do-
minantes como dominados, como em Masculine Domination [Domina¢do Mas-
culina] (Bourdieu, 2001 [1998]). O poder simbdlico é um conceito que Bourdieu
elabora ao longo de todo o espetro da sua vida cientifica, desde as suas
investigacOes de juventude sobre a honra na Cabilia e o parentesco no Béarn,
passando pelos seus trabalhos sobre arte, educacdo e sofrimento social, até
as suas incurs8es posteriores na politica e ao seu eventual regresso a prépria
ciéncia. E expressa de forma mais compacta na pragmatica sociolégica de
Language and Symbolic Power (Bourdieu, 1982) e em Pascalian Meditations
[Meditacbes Pascalianas] (Bourdieu, 2000[1997]).

Uma ilustracdo notavel do poder simbdlico encontra-se no curso de
conferéncias de Bourdieu On the State (Bourdieu, 2014[2012]). A viragem para
o Estado foi necessaria devido a intensificacdo do foco de Bourdieu no poder
simbdlico durante a década de 1980, o que logicamente o levou a confrontar-se
com o grande “alquimista simbélico” da era moderna. E possivel deteta-lo,
por exemplo, no capitulo histérico sobre a unificagdo linguistica da Franca, a
mando das autoridades politicas, que abre Ce que parler veut dire [O que falar
quer dizer] (Bourdieu, 1982), que demonstra que “a producdo e a reproducdo
da lingua legitima” operam em paralelo com a construcdo do Estado central,
primeiro pela realeza absolutista e depois pela burguesia republicana, cujo

176



poder assenta cada vez mais na transmissao do capital cultural validado pelo
Estado, ou seja, nas credenciais educativas. No seu curso de conferéncias On
the State, Bourdieu oferece uma dissecagdo analitica das teorias do Estado
(algo que ndo fez para nenhum outro tépico), uma reinterpretagdo ousada da
transicdo histérica da “casa do rei” para a “razé@o de Estado” e um novo modelo
do Estado como poder organizadorancorado no conceito de campo burocratico
e na nogao de “monopolizagdo da violéncia simbélica legitima”. E correlaciona
a forja do Leviatd moderno, assente no modo de reproducdo burocratico, com
a cunhagem da esfera publica, o avang¢o e a apropriagdo privada simultanea
do universal e a ascensdo do capital cultural. Ao fazé-lo, o Estado surge como
sendo simultaneamente o produto, o local, o alvo e o arbitro das lutas para
formar a realidade: o “poder simbélico supremo”, o “fetiche supremo” e o
“mandado de todos os fetiches”.

Conclusao

Nesta contribuicdo, foi demonstrado que a triade habitus, capital e campo
pode ser substituida de forma frutifera pelo dueto espago social e poder
simbdlico. Esta mudanca da triade para o dueto ndo sé esclarece erros comuns,
como também lanca luz sobre a l6gica interna do projeto de Bourdieu e pode
ajudar-nos a alarga-lo ainda mais. O espaco social e o poder simbélico sdo
conceitos cruciais para o que Bourdieu chamou de socioandlise (cf. Bourdieu &
Wacquant, 1989; Wacquant, 1990): uma perspetiva que revela o inconsciente
social, alojado nos corpos e nas institui¢des, que nos governa a todos, e que,
portanto, promove o “retorno do reprimido”. Isto é mais visivel em The Weight
of the World (1999[1993]), e na disseca¢do de Bourdieu dos trés microcosmos
sociais que o moldaram: a sociedade alded do Béarn em que cresceu, em The
Ball of Bachelors (2006 [2002]); o sistema académico através do qual ascendeu,
em Homo Academicus (1988 [1984]); e a instituicdo filoséfica da qual rompeu,
em The Political Ontology of Martin Heidegger (1994 [1988]), que é uma espécie
de exorcismo do filésofo em que poderia ter-se tornado.

177

SOJAI'T SNIS SO 9



Bourdieu

Referéncias bibliograficas

Bachelard, G. (1949). Le rationalisme appliqué. Paris: Presses Universitaires de France.

Bourdieu, P. (1982). Ce que parler veut dire. L'économie des échanges linguistiques. Paris: Fayard
(modificado e ampliado na tradugdo Language and Symbolic Power. Cambridge: Harvard
University Press, 1991).

Bourdieu, P. (1988[1984]). Homo Academicus. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P.(1989). Social space and symbolic power. Sociological Theory, 7(1), 14-25. Bourdieu,
P. (1990[1980]). The logic of practice. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1991a). The craft of sociology. New York: Walter De Gruyter.

Bourdieu, P. (1991b). Genesis and structure of the religious field. Comparative Social Research,
13, 1-44.

Bourdieu, P. (1994[1988]). The political ontology of Martin Heidegger. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P. (1999[1990]). The social conditions of the international circulation of ideas.
In R. Shusterman (Ed.), Bourdieu: A critical reader (pp. 22-228). Oxford: Basil Blackwell.

Bourdieu, P.(2000[1997]). Pascalian meditations. Cambridge: Polity Press.
Bourdieu, P.(2001[1998]). Masculine domination. Cambridge: Polity Press.
Bourdieu, P. (2006[2002]). The ball of bachelors. Cambridge: Polity Press.
Bourdieu, P. (2014[2012]). On the state. Cambridge: Polity Press.

Bourdieu, P., & Wacquant, L. J. D. (1989). For a socioanalysis of intellectuals: On Homo
Academicus. Berkeley Journal of Sociology, 34, 1-29.

Bourdieu, P, & Wacquant, L. J. D. (1992). An invitation to reflexive sociology.Chicago/
Cambridge: University of Chicago Press/Polity Press.

Bourdieu, P., et al. (1999[1993]). The weight of the world: Social suffering in contemporary society.
Cambridge: Polity Press.

Calhoun, C.(1993). Habitus, field, and capital: The question of historical specificity. In C. Calhoun,
E. LiPuma, & M. Postone (Eds.), Bourdieu: Critical perspectives (pp. 61-88). Chicago: University
of Chicago Press.

Cassirer, E. (1944). An essay on man: An introduction to a philosophy of human culture. New Haven:
Yale University Press.

Desmond, M., & Emirbayer, M. (2015). The racial order. Chicago: University of Chicago Press.

Green, I. A. (2013). Sexual fields: Toward a sociology of collective sexual life. Chicago: University
of Chicago Press.

Guttman, L. A. (1968). A general nonmetric technique for finding the smallest coordinate space
for a configuration of points. Psychometrika, 33(4), 469-506.

lllouz, E. (2012). Why love hurts: A sociological explanation. Cambridge: Polity Press.

Lebaron, F., & Le Roux, B. (Eds.). (2015). La Méthodologie de Pierre Bourdieu en action. Espace
culturel, espace social et analyse des données. Paris: Dunod.

Lingoes, J. C. (1965). An IBM 7090 program for Guttman-Lingoes smallest space analysis.
Behavioral Science, 10, 183-184.

Medvetz, T. (2012). Think tanks in America. Chicago: University of Chicago Press.

178



Swartz, D. L. (2019). Bourdieu’s Concept of Field in the Anglo-Saxon Literature. In J. Blasius,
F. Lebaron, B. Le Roux, A. Schmitz (eds), Empirical Investigations of Social Space. Methodos Series,
vol 15. Cham: Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-15387-8_11.

Wacquant, L. J. D. (1987). Symbolic violence and the making of the French agriculturalist:
An enquiry into Pierre Bourdieu's sociology. Journal of Sociology, 23(1), 65-88.

Wacquant, L. (1990). Sociology as socioanalysis: Tales of homo Academicus. Sociological Forum,
5(4), 677-689.

Wacquant, L. (2013). Symbolic power and group-making: On Pierre Bourdieu’s reframing of
class. Journal of Classical Sociology, 13(2), 274-291 (tradugdo portuguesa em Wacquant, L. (2014).
Poder simbdlico e constituicdo de grupos: como Bourdieu reformula a questdo das classes.
Cadernos de Ciéncias Sociais. 27, 145-165).

Wacquant, L. (2016). A concise genealogy and anatomy of habitus. The Sociological Review,
64(1), 64-72.

Wacquant, L. (2018). Four transversal principles for putting Bourdieu to work. Anthropological
Theory, 18(1), 3-17 (tradugdo portuguesa em Wacquant, L. (2020). Quatro principios transversais
para mobilizar Bourdieu na pesquisa. In Borges Pereira, V., Em (Re)Construg¢éo: elementos
para uma sociologia da atividade na industria da construgdo em Portugal. (pp. 51-66). Porto:
Universidade do Porto. Faculdade de Letras).

Wacquant, L., & Akcaoglu, A. (2017). Practice and symbolic power in Bourdieu: The view from
Berkeley. Journal of Classical Sociology, 17(1), 55-69.

179

SOJAI'T SNIS SO 9






