
31

A VISÃO ESPIRITUAL  
PELOS «OLHOS DO ENTENDIMENTO»  
NO BOSCO DELEITOSO (SÉCULO XV)

Maria de Lurdes Correia Fernandes1

1. Introdução 

A obra Bosco Deleitoso, cujo autor se desconhece, terá sido escrita nos primei-
ros anos do século XV – depois de 14012 – e veio a ser impressa em Lisboa, 
por Hermam de Campos, em 1515 por ordem da rainha D. Leonor, viúva de 
D. João II e irmã do Rei D. Manuel3. É uma das obras medievais portuguesas  
– originais ou traduzidas – mais representativas da espiritualidade de ambiente 
monástico4 e faz parte de um significativo número de textos de finais da Idade 
Média cuja impressão teve o apoio expresso desta rainha. 

1 Investigadora Integrada do Instituto de Filosofia da Universidade do Porto, Professora 
Catedrática aposentada da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Via Panorâmica, 
s/n, 4150-564 Porto, mcorreia@letras.up.pt.

2 Como mostrou J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresentação», in Bosco Deleitoso. 
Anónimo do século XV, edição e notas de J.A. Carvalho — L. de S. Fardilha — Mª L. Fernandes, 
«Prefácio» de J.F. Meirinhos, V.N. Famalicão: Edições Húmus, 2023, p. XXI.

3 Esta obra conta com apenas três edições: a original, de 1515; uma segunda edição no século 
XX , no Brasil, por Augusto Magne, Boosco Deleitoso, edição do texto de 1515, com introdu-
ção, anotações e glossário de Augusto Magne, vol. I. Rio de Janeiro: Ministério da educação 
e saúde – Instituto Nacional do Livro, 1950; a terceira edição é a referida na nota anterior. 
Sobre diversas características da edição original veja-se J.F. Meirinhos, «Prefácio» à edição 
de 2023, cit., esp. pp. VII-XIII.

4 As duas outras obras que remetem para o mesmo ambiente espiritual – o Virgeu da Consolaçom 
e o Orto do Esposo – permaneceram manuscritas até ao século XX, devendo-se a publicação 
da primeira a B. Maler, Orto do Esposo, 2 vols., Rio de Janeiro: Ministério da Educação e 
Cultura – Instituto Nacional do Livro, 1956; e a segunda a A. de B. Veiga, Virgeu de Consolaçon, 
Salvador: Universidade da Bahia / Livraria do Globo, 1959.

visão sensorial.indd   31 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

32

A obra percorre, na figura de um «mesquinho pecador» – o «monge autor» 
que é também o «monge-narrador»5 –, as várias etapas (nas suas múltiplas 
dimensões e estados) da vida humana, social e espiritual, com foco especial na 
alegoria autobiográfica da alma que, finalmente, conseguiu entrar no paraíso 
celeste. Não por acaso, como bem notou já José Meirinhos6, a «primeira pala-
vra do primeiro capítulo é o pronome pessoal “Eu”, que imperará ao longo da 
descrição da sua experiência interior». Uma experiência que se confunde com 
um itinerário interior da alma que, como sucede com outros textos medievais7, 
viaja seguindo os caminhos que os modelos teológicos, literários e morais con-
sideravam necessário para atingir a Jerusalém Celeste: o desprezo do mundo, 
a rejeição dos pecados, a consequente penitência, a prática das virtudes, o des-
prendimento da alma de todas as tentações corporais, a purificação interior, a 
meditação, a contemplação e, finalmente, a união mística.

E ainda que grande parte do texto não seja da autoria do «monge-autor», é 
esse «Eu» – que vê e ouve os outros, alegoricamente representados – que con-
fere unidade global ao texto, porque o recurso ao diálogo anímico com esses 
outros lhe permite ir confrontando a sua vida e o seu espírito com as lições e 
orientações que essas múltiplas figuras alegóricas ou históricas lhe vão dando, 

5 J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresentação», cit., p. XXVII e XXIX. Na perspetiva 
de Cédric Lotz, «Les visions de l’au-delà, de l’Antiquité au Moyen Âge : de la transmission 
d’un genre à un genre de transmission», SOURCE(S) n° 2 (2013) 39-59, disponível em linha 
(DOI : 10.57086/sources.439), o registo das visões do além emergem da tradição e contexto 
monástico: «il faut d’abord établir le parcours d’un récit de vision, de sa production à sa 
réception. Les visions de l’au-delà ne diffèrent en cela aucunement du reste de la production 
littéraire médiévale. L’écrit relève majoritairement des scriptoria monastiques, dans lesquels 
sont créés ou copiés les manuscrits. Les récits de voyage de l’âme ou du corps dans l’au-delà 
sont donc l’œuvre de moines lettrés» (ibid., p. 53). E essa tradição, valorizada em textos 
em vernáculo, radica na literatura latina da primeira Idade Média. Vd. Claude Carozzi, Le 
voyage de l’âme dans l’au-delà, d’après la littérature latine ve-xiiie siècles, Paris: De Boccard, 
1994, esp. p. 584-589. 

6 J.F. Meirinhos, «Prefácio», cit., p. VIII.
7 Vd. J. Rubio Tovar, «Literatura de visiones en la Edad Media románica: una imagen del outro 

mundo», Études des Lettres: revue de la Faculté des Lettres de l’Université de Lausanne (1992) 
53-73. Disponível em linha: http://www.e-periodica.ch; https://doi.org/10.5169/seals-870440, 
esp. p. 54 e 60-61 e 66-68: «Cuando el alma recorre los territorios de ultratumba, éstos sue-
len aparecer organizados a modo de itinerario, de travesía». C. Carozzi, Le voyage de l’âme 
dans l’au-delà, d’après la littérature latine ve-xiiie siècles, cit., esp. pp. 210-215 e 2e partie, ch. 1, 
«Voyage de l´âme et visiton symbolique», pp. 391-491. Sobre a tradição literária alegórica 
na Península Ibérica, veja-se o conjunto de estudos de Mário Martins, Alegorias, símbolos e 
exemplos morais da literatura medieval portuguesa (2ª ed.), Lisboa: Edições Brotéria, 1980, 
que inclui uma breve análise da «viagem» alegórica no Bosco Deleitoso (pp. 271-283). 

visão sensorial.indd   32 13/05/2025   20:18:26



33

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

até ao seu arrependimento pleno sem o qual não poderia entrar no paraíso 
celeste. É, assim, todo um percurso anímico que vai do apelo ao «desprezo do 
mundo» e à penitência até à progressiva ascensão ao «monte alto da contem-
plação» e, finalmente, à união mística da alma com Deus. 

É hoje bem conhecida – sobretudo depois do estudo pioneiro de Mário 
Martins8 e de outros estudos posteriores9 – a dependência direta e indireta 
de uma centena de capítulos deste texto (os centrais, do XVI ao CXVI10) em 
relação à obra De Vita Solitaria de Petrarca. E se essa dependência mostra a 
ampla influência das obras morais deste humanista, com ecos inequívocos 
em Portugal já entre finais do século XIV e inícios do XV, essa dependência 
tem sido também, em parte, a causa de uma certa desvalorização da especi-
ficidade deste texto (em que se vislumbra a presença de outras influências 
diretas e indiretas), no quadro da criação literária de âmbito espiritualizante 
de finais da Idade Média em Portugal. Os recentes estudos de José Adriano 
de Carvalho11 e de José Meirinhos12 vieram já apontar vias de leitura e análise 
textual que realçam pontos importantes dessa especificidade e da riqueza lite-
rária e filosófica do texto. 

Ainda que grandemente devedora daquele influente texto de Petrarca, é 
nos capítulos iniciais e finais, não direta ou textualmente dependentes deste 
humanista – ou seja, aqueles em que o anónimo autor português13 deixa de 

8 M. Martins, «Petrarca no Boosco Deleytoso», Brotéria, 38 (1944) 361-373, reeditado nos 
Estudos de Literatura medieval, Braga: Livraria Cruz, 1956, pp. 131-143.

9 Merecem especial destaque Z. Santos, «A presença de Petrarca na literatura de espiritualidade 
do século XV: o Bosco Deleitoso», in Actas do Congresso Internacional sobre Bartolomeu Dias 
e a sua época, Porto: Universidade do Porto, 1988, pp. 375-393; A.F. Dias, «Autor anónimo 
– Boosco Deleitoso», in Antologia de Espirituais Portugueses, org. de Mª de L. Belchior, J.A. 
de Carvalho e F. Cristóvão, Lisboa: INCM, 1994, pp. 25-36 e J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. 
Notícia de apresentação», cit., p. XXIX. Veja-se também P. Calafate, «O Bosco Deleitoso», 
in Filosofia Portuguesa – Época Medieval, Centro Virtual Camões, s.d.: http://cvc.instituto-
-camoes.pt/filosofia/m13.html. 

10 J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresentação», cit., p. XXIX, nota 16, fez notar 
que o cap. CXVII já não é tradução/adaptação do De vita solitária de Petrarca.

11 J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresentação», cit.
12 J.F. Meirinhos, «Significados da natureza em O Bosco Deleitoso na tradição monástica con-

templativa», in Natureza e meio natural na vida, linguagens e imaginário da vida monástica. 
Atas “Ora et labora – Refojos de Basto”, Cabeceiras de Basto: Município de Cabeceiras de 
Basto, 2020, pp. 191-207; também J.F. Meirinhos, «Prefácio», cit.

13 Esse autor anónimo que se «apaga a si mesmo» porque é «parte da própria obra e da sua mensa-
gem espiritual» e por isso «não pode ser alguém que tenha nome», na opinião de J.F. Meirinhos, 
«Significados da natureza em O Bosco Deleitoso na tradição monástica contemplativa», in 

visão sensorial.indd   33 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

34

reproduzir as palavras ou as ideias de «Dom Francisco solitário»14 –, que 
encontramos as passagens mais significativas da visão espiritual que o conduz, 
no final, à contemplação e à união mística, a que o narrador acede depois dos 
avisos e da consciência que lhe despertaram os «olhos do entendimento» (que 
antes estavam «turvos»15) e os «olhos do coração» (dado que «o coraçom é o 
princepal e maior espelho pera ver o Senhor Deus em contempraçom, porque 
o coraçom é a alma do homem…»16).

É fundamentalmente sobre esses capítulos, em especial os que dizem 
respeito à passagem do «mesquinho pecador» pelo «bosco nevoso» – que 
significa expressamente o tempo da sua penitência e do percurso ascético –  
e a subsequente sua subida ao «alto monte da contemplação» e união mística 
que incidirá este estudo.

2. Dos «olhos corporais» aos «olhos do entendimento»

Como dito atrás e já notado em todos os estudos anteriores, o autodesignado 
«mesquinho pecador», recorrendo ao relato autobiográfico que lhe permite 
percorrer, em diálogo, os tempos da sua vida humana e social e do seu itinerário 
espiritual, beneficia da companhia constante do seu anjo da guarda17, auto-
designado anjo «guardador»18. Com ele vai encontrando (ou seja, vai vendo e 
falando) em sucessivos momentos e espaços, do «deleitoso»19 e «nevoso»20 ao 

Natureza e meio natural na vida, linguagens e imaginário da vida monástica. Atas “Ora et labora 
– Refojos de Basto”, Cabeceiras de Basto: Município de Cabeceiras de Basto, 2020, pp. 191-207.

14 Bosco deleitoso, cit., p. 32: «um velho muito honrado, e havia em sua cabeça ũa grilanda de 
folhas de louro mui verde e mui fremosa».

15 Por isso, depois de ouvir o «nobre solitário» (Petrarca) discorrer sobre as tentações de um 
amigo juvenil, implorou: «Senhor, amerceia-te de mi, ca o olho do meu intindimento é 
turvado e envelheci antre os meus imigos, e os meus ossos e as forças da minha alma enve-
lhecerom e os meus dias falecerom assi como fumo, e eu som seco, assi como o feno». Bosco 
deleitoso, cit., cap. XXXV. p. 59.

16 Bosco deleitoso, cit., nota 37, pp. XL-XLI.
17 Sobre os possíveis significados da relação entre esta presença na obra e a sua publicação, 

veja-se J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresentação», cit.
18 Bosco deleitoso, cit. cap. III, p. 6.
19 O qualificativo tanto se aplica aos deleites mundanais como aos espirituais. É, aliás, signi-

ficativo que o termo «deleitoso» ocorra perto de três centenas de vezes no texto.
20 Que corresponde, como explica a «fermosa dona», ao «estado da pendença» quando «apartado 

da conversaçom mundanal». Bosco deleitoso, cit. cap. XXIV, p. 206. Só começa a ser usado 

visão sensorial.indd   34 13/05/2025   20:18:26



35

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

«glorioso reino»21 ou «celestial glória»22, diversas figuras alegóricas e históricas 
que o vão advertindo, o vão ensinando e guiando pelos estreitos caminhos das 
virtudes, começando com a condenação dos vícios mundanos e consequentes 
pecados do corpo e do espírito, passando pela aspereza da penitência até ao 
sincero arrependimento e à ascese que o levarão no final ao «alto monte da 
contemplação» e, finalmente, à união mística. Neste seu longo itinerário ou 
viagem – que é o tempo da vida adulta –, a visão, no seu sentido sensorial, 
metafórico e espiritual ou intelectual, ocupa um lugar constante ou recorrente, 
por propiciar ao «mesquinho pecador» a observação e os sucessivos encon-
tros curiosos com esses espaços simbólicos (desde logo, os bosques e prados 
verdejantes, floridos e luminosos23 do «paraíso espiritual, que ham as almas 
santas em esta vida, do qual trespassam ao paraíso celestial»24); encontros com 
as figuras alegóricas de donas e donzelas: em especial, depois das virtudes 
teologais e cardeais, a Justiça Divina representada por uma «dona espantosa», 
a Lembrança da Morte na figura de uma «dona amargosa»25, a Misericórdia 
simbolizada por uma «donzela graciosa» ou «piedosa», a «Ciência da Sagrada 
Escritura» representada por uma «formosa dona», a «Sabedoria» na figura de 
uma «donzela fermosa»; encontros também com santos e homens virtuosos ou 
sábios: dos Apóstolos, dos Padres e Doutores da Igreja até Francesco Petrarca, 

(pouco mais de uma dezena de vezes) a partir do cap. CXXI, ou seja, no texto (pelo menos 
maioritariamente) do autor anónimo e não nas passagens que seguem o De vita solitaria.

21 Bosco deleitoso, cit. cap. VII, p. 18.
22 Bosco deleitoso, cit. cap. XXV, p. 44.
23 São os «campos» do «paraíso espiritual, que ham as almas santas em esta vida, do qual tres-

passam ao paraíso celestial» (Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3), com «muitas ervas e froles de 
bô odor» e «árvores mui fremosas, em que se criavom aves que cantavom mui docemente» 
(Bosco deleitoso, cit., cap. II, p. 4). Sobre a natureza «sobretudo vegetal e mineral» nesta obra, 
enfileirada na «tradição medieval de valorização moral e simbólica da natureza», veja-se J.F. 
Meirinhos, «Significados da natureza em Bosco Deleitoso, cit. pp. 191-207 e, especialmente 
sobre a sua «glorificação» espiritual, J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Notícia de apresenta-
ção», cit., p. XXXV-XXXVII.

24 Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3.
25 Desta diz ser «ũa dona mui desassemelhada das outras mulheres», que «em sua mão trazia 

ũa vara de ouro com um aguilhom de ferro, mui longo e mui agudo», que lhe pareceu «tam 
fremosa e tam espantosa mais que outra cousa que eu haja visto», apresentada pela «fremosa 
dona» (a Ciência da Sagrada Escritura) como «a mais alta sabedoria e a mais alta filosofia e 
mais proveitosa que tôdalas outras sabedorias […], esta é aquela em que se revolve toda a 
vida dos sabedores […], E esta faz o homem despreçar o mundo e faz reger dereitamente a 
vida presente, e esta leva a deanteira antre tôdalas obras de Deus; esta é a que remata tôdolos 
pecados». Bosco deleitoso, cit., cap. CX, p. 184.

visão sensorial.indd   35 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

36

passando, pela mão deste, também pelo «mui antigo e alto filósofo Dom Plato»26, 
«por Marco Túlio e Virgílio Maro»27, por «Horácio Franco», pelo «grande filó-
sofo Aristótiles e Sócrates e outros filósofos»28. Todos, de acordo com a sua 
simbologia que radica e se alimenta dos textos da tradição clássica, filosófica 
e cristã, lhe vão revelando, por um lado, as «misérias da vida humana», os 
perigos da «vida no segre», os pecados da «carne» e do espírito, e, por outro, 
na perspetiva cristã, os caminhos estreitos das virtudes através dos meios e 
modos do percurso interior e da penitência (esta já no «bosco nevoso») que 
podem conduzi-lo progressiva e demoradamente – e o conduzem no final – ao 
«bosco deleitoso» da contemplação e da união mística. 

Apesar da presença constante, ainda que nem sempre explícita, da visão 
– o que o «mesquinho pecador» vê nesta sua viagem com os olhos do corpo 
ou, sobretudo, com os da alma ou do coração –, a visão espiritual impõe-se 
claramente à visão sensorial, embora os vocábulos sejam essencialmente os 
mesmos29: olhos, olhar, ver, etc. (estes com mais de 100 ocorrências no Bosco). 
Do mesmo modo, a audição, também no seu sentido metafórico, tem uma forte 
presença no texto (ouve, ouvi, ouvido/a, etc. – usada c. de 145 vezes)30, porque 
o «mesquinho pecador» vai ouvindo, em discurso direto, as repreensões, os 
conselhos e as lições que as referidas figuras alegóricas lhe vão dando para que 
ele, compreendendo e arrependendo-se, abandone o «segre» e todas as tenta-
ções mundanas e escolha a vida solitária acompanhada da prática das virtudes, 
sobretudo as teologais, mas também as morais ou cardeais. Claramente mino-
ritários são, com ocorrências em número descendente, os sentidos do olfato  
(c. 30 referências ao «odor» e derivados), do paladar (18 ocorrências relacio-
nadas com «sabor» ou «saborear») e o tacto (o termo «tanger» e derivados  
[ex. tangimento], no sentido de tocar – físico ou mental –, ocorre apenas 16 vezes). 

26 Bosco deleitoso, cit., cap. CX, p. 184.
27 Bosco deleitoso, cit., cap. XCIX, p. 159.
28 Bosco deleitoso, cit., cap. XCIX, p. 159. 
29 Como sucede, aliás, em diversas passagens do também anónimo Horto do Esposo, em que as 

«expressões sensoriais», as «realidades e experiências invisíveis» são «expressas em termino-
logia visual», como bem mostrou M. Martins, «Experiência religiosa e analogia sensorial» in 
Id., Estudos de Cultura Medieval, Lisboa: Editorial Verbo, 1969, vol. I, cap. V, pp. 65-77, cf. 
70-74. Para uma perspetiva global desta obra medieval, vd. C. Sobral, «O Orto do Esposo», 
in História da Literatura Portuguesa. Das origens ao Cancioneiro Geral, Lisboa: Publicações 
Alfa, 2001, pp. 411-420.

30 Uma presença muito significativa, porque representa todos os conselhos – e repreensões – 
das figuras alegóricas que lhe são apresentadas pelo «anjo guiador».

visão sensorial.indd   36 13/05/2025   20:18:26



37

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

Deste modo, ainda que eu aqui recorra a alguns trechos dos capítulos 
devedores diretamente do De Vita Solitaria, focar-me-ei sobretudo em algu-
mas passagens relevantes dos capítulos iniciais (I-XVI) e finais da obra (CXVII 
a CLIII), ou seja, os da autoria do autor anónimo (não ignorando a evidente 
dependência de autores e textos desde a Antiguidade até ao seu tempo). Em todas 
elas, é fácil verificar que os qualificativos do olhar são, na sua quase totalidade, 
usados metaforicamente, com os consequentes significados que resultam da sua 
função alegórica. De facto, é nos seus sentidos simbólicos que encontramos cha-
ves importantes para a compreensão do modo como é construída e trabalhada 
a viagem «autobiográfica» do «mesquinho pecador» desde os tempos em que 
este andava «desterrado e lançado em na profundeza do lixo dos pecados»31, 
sem «paz nem assessego», «movediço a todo odor luxurioso»32, com «esprito 
derribado e abaixado sô a carne, sem orvalho de limpeza», passando depois 
pelos caminhos da mortificação ascética resultantes do arrependimento, da 
penitência e da entrega à Ciência da Sagrada Escritura que lhe abre as portas 
da verdadeira Sabedoria, até à união mística apresentada no final da obra. 

E mesmo não me detendo demoradamente nos qualificativos da visão 
incluídos nos conselhos de «Dom Francisco solitário» e de diversas autoridades 
eclesiásticas (como S. Agostinho, S. Jerónimo, ou S. Bernardo e muitos outros 
teólogos e filósofos antigos e medievais), o seu uso merece algumas notas.  
É relativamente reduzida (mas mais presente aqui do que na parte final da obra) 
a referência explícita aos olhos corporais, em sentido literal. Um exemplo é a 
passagem que nos remete para o contexto penitencial/confessional da teologia 
moral e do número crescente de penitenciais e confessionais, nomeadamente 
em vernáculo, nos finais da Idade Média33, que incluem a condenação dos 
excessos cometidos com os sentidos corporais. Exemplifica-o a passagem em 
que Dom Francisco [Petrarca] critica os lautos manjares dos «moradores entre 
as gentes» e lembra a vigia da morte e a sua visão:

o mal-aventurado seê com a fronte abaixada e com os olhos agravados com as 
sobrancelhas sobre eles e o nariz enverrugado e as queixadas amarelas, alimpando 

31 Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3
32 Bosco deleitoso, cit., cap. I, pp. 3-4.
33 De que é exemplo o célebre confessional de Martim Pérez, traduzido para português por 

um monge de Alcobaça. Sobre a importância deste texto, veja-se M. Martins, Estudos de 
Literatura Medieval, cit., cap. VI – «O ‘Livro das Confissões’ de Martim Pérez (séc. XIV)», 
pp. 81-92.

visão sensorial.indd   37 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

38

os beiços que tem apegados e viscosos com a grossura das viandas que comeu.  
E adur alevanta a cabeça, assi está espantado e atroado com os odores e com as 
colores dos manjares, em guisa que nom sabe u está, ca ele está cheio e inchado com 
o muito comer e beber sobejo, e está confundido e envergonçado com os negócios 
que trautou pola manhã, que nom pôde acabar à sua vontade…34

Exemplificam-no também outras passagens sobre deveres morais dos 
cristãos, como a de uma exortação da Misericórdia ao «mesquinho pecador: 
«Trabalha de dar a esmola e nom retornes os teus olhos, quando vires o pobre»35; 
ou a espécie de oração/súplica do pecador: «A morte da minha alma entra pelas 
frestas dos sentidos do meu corpo, e os meus olhos roubam a minha alma»36. 
Ainda nesta dimensão se pode considerar outro conselho: «E depois que o 
solitário canta ao Senhor os louvores das matinas, de noite levanta os olhos ao 
céu e às estrelas e suspira com toda sua mente e com todo seu coraçom, dese-
jando o seu Senhor Deus, que mora em os altos céus»37: passagem que sugere 
já uma clara simbiose dos olhos corporais com os espirituais.

Aliás, não por acaso Dom Raimundo38 aconselha o monge a levantar-se 

sobre a natureza das cousas sensíveis, convém a saber, sobre as cousas que se podem 
compreender pelos cinco sentidos do corpo, que se som: vista e ouvir e cheirar e 
gostar e palpar. E outrossi cumpre que levantes o teu entendimento sobre a natu-
reza das cousas que se podem imaginar, ca enquanto o teu intendimento quiser 
razoar segundo a natureza das cousas que se podem sentir ou imaginar, nunca 
será alto pera olhar e entender as cousas espirituais39.

34 Bosco deleitoso, cit. cap. XX, p. 38. Como recomendará mais tarde Fr. António de Beja no seu 
Memorial de pecados, Lisboa: Germão Galharde, 1529, fl. 7v: «Sendo recebido ho pecador 
desta feyçam poosto em giolhos deve ser per ho sacerdote insinado em ha honesta maneyra 
de seu star e outras cousas exteriores ao tal auto necessarias e logo deve ser amoestado com 
doçura que nom faz ha tal confisam ha homem mas a deos: e por tanto deve estar com muyta 
reverencia e vergonhosa humildade: nom tendo seu rostro e façe em direito do confessor: 
mas em tal modo que posto de giolhos fique sempre sua façe bayxa e humilde a hũa jlharga 
do confessor: e mayormente se deve guardar esta cautela acerca das molheres».

35 Bosco deleitoso, cit. cap. VI, p. 15.
36 Bosco deleitoso, cit. cap. X, p. 24.
37 Bosco deleitoso, cit. cap. XVIII, p. 35.
38 Identificado por José Meirinhos como sendo Raimundo Lúlio: J.F. Meirinhos, «Prefácio», 

cit. p. XVIII, nota 29.
39 Bosco deleitoso, cit. cap. LVI, p. 106.

visão sensorial.indd   38 13/05/2025   20:18:26



39

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

Significativamente, em diversas outras passagens a conjugação do verbo 
ver e, em geral, os vocábulos do olhar aparecem, com frequência, associados 
a entender, como o exemplifica o conselho do «ermitam»:

Pero depois que começares a abrir os olhos do intindimento e entenderes quanto 
é duvidoso o caminho da vida em que vives, trabalha-te quanto puderes com todo 
cuidado que, a menos em a velhice, correjas os errores e o caminho desviado da 
mancebia40.

Apesar destas e de outras referências aos «olhos corporais» (também eles 
tomados frequentemente em sentido figurado), são essencialmente os «olhos 
da alma», ou os «olhos do entendimento» (por vezes também da «memória»41 e 
do «coração»42) que, recorrentemente, são convocados para que o «mesquinho 
pecador» veja com estes olhos espirituais o que os do corpo não conseguem 
visualizar. Como diz o «gracioso ermitam»:

esforça-te bem com grandes forças, que amanses todos os teus sentidos corporais 
e venças o teu costume, por tal que vejas algũa cousa com o coraçom. Abre bem e 
alimpa bem os olhos de dentro da alma com que vêem as cousas que nom podem 
ser vistas com os olhos corporais43.

E muito antes de poder ver «as cousas que nom podem ser vistas com os 
olhos corporais» terá de trabalhar a consciência do pecado, porque este é causa 
da dificuldade da sua salvação. Não por acaso os termos «pecador» e «pecado» 

40 Bosco deleitoso, cit., cap. XXXVI, p. 61.
41 Bosco deleitoso, cit. cap. XI, p. 25. Recomenda a «graciosa donzela»: «põe ante teus olhos 

os tempos trespassados da tua vida e os dias breves dela. E consira com diligência quantos 
trabalhos passaste em vão e quantas vezes amaste em vão os amores deste mundo, e assi 
saberás por certo em quantos males e em quantos perigos se revolveu a tua vida misquinha».

42 Bosco deleitoso, cit. cap. XLIV, p. 77: «Porém, esforça-te bem com grandes forças, que amanses 
todos os teus sentidos corporais e venças o teu costume, por tal que vejas algũa cousa com 
o coraçom».

43 Bosco deleitoso, cit., cap. XLIV, p. 77. Significativamente, já no final da obra o narrador veio 
a afirmar que «a minha alma subitamente lançava de mi tôdolos sentidos corporais e era 
tirada de tôdalas cousas materiais, em tal guisa que os meus olhos, nem as minhas orelhas, 
nom usavom do seu próprio ofício» e que «posto que tevera os pés e as mãos talhados e o 
nariz e as orelhas e a língua e tirado os olhos, nom curara delo, nem desejava senom aquelo 
que havia e sentia em minha contempraçom, em que era partido dos homens e conjunto a 
só Deus». Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 238.

visão sensorial.indd   39 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

40

e várias formas do verbo pecar são usadas quase 500 vezes no texto e o termo 
«pendença» – a penitência – aparece perto de seis dezenas de vezes. É pela 
consciência do pecado e das «misérias da vida humana» que o «mesquinho 
pecador» pode compreender a diferença entre o alcance da visão corporal e da 
visão espiritual que só os «olhos da alma» – ou seja, os do «entendimento» –  
lhe podem facultar.

São esses «olhos bem limpos» da alma que são convocados para que o 
«mesquinho pecador» se conheça melhor – como o havia aconselhado larga-
mente Dom Ricardo [de S. Vítor] pela mão de Petrarca44 –, exortando-o a arre-
pender-se verdadeiramente dos seus pecados e vícios e escolher os caminhos 
estreitos da virtude, os únicos que poderão conduzi-lo até à Jerusalém Celeste.

É, aliás, esse conhecimento próprio – como afirmado pelo socratismo cris-
tão45 – que, já na última parte da obra, o narrador crê ter conseguido quando 
começou a subida para o «alto monte da contemplação», como, aliás, reco-
nheceu a «groriosa ifante» da «morada deleitosa, que estava em no começo 
da alteza do monte»46:

Todo coraçom que se esforça subir à alteza da sabedoria, cumpre-lhe que o primeiro 
e principal estudo que haja seja em conhocer si mesmo, porque grande alteza de 
sabedoria é conhocer homem perfeitamente si mesmo. Este monte é grande e alto 
conhocimento comprido do esprito razoávil; este monte traspassa e transcende a 
alteza de tôdalas ciências mundanais. E porém, tu, filho, quanto cada dia [fazes] 
proezas e creces em conhocimento de ti mesmo, tanto vás sempre pera cousas 
mais altas. E pois que tu chegas já a perfeito conhocimento de ti mesmo, segundo 
a mi parece, daqui em diante chegarás à alteza do monte47. 

44 Bosco deleitoso, cit., cap. LVII, p. 107: «… primeiramente e principalmente te convém tra-
balhar pera saberes e conhoceres ti mesmo. Ca grande alteza de ciência é conhocer homem 
perfeitamente si mesmo, e o conhocimento comprido do esprito razoávil é monte mui alto 
que trespassa todas as altezas de todas as ciências mundanais e toda a filosofia do mundo. 
Ca, certamente, se os filósofos conhoceram si mesmos perfeitamente, nunca adorarom os 
ídolos e nunca enclinarom a sua cabeça à criatura, e nunca alevantarom o seu colo contra o 
Criador. E porém, amigo, sabe por certo que quanto tu cada dia aproveitares e acrecentares 
em conhocimento de ti mesmo, tanto levarás caminho pera cousas mais altas, e quando 
houveres conhocimento perfeito de ti mesmo, entom estarás em cima do mui alto monte».

45 E. Gilson, El espiritu de la filosofía medieval, Madrid: Eds. Rialp, 1981, esp. cap. XI,  
pp. 213-231.

46 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIV, p. 216.
47 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXVII, p. 220.

visão sensorial.indd   40 13/05/2025   20:18:26



41

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

É também na última parte do texto que são muito claramente explicadas 
pelo «guiador» e pela «fermosa dama» (a Misericórdia, que dele se compa-
dece e o aconselha) os significados das várias etapas por que passou a alma 
do «mesquinho pecador», numa passagem bem elucidativa dessa dupla face 
do ver e entender:

Amigo, obra fortemente e sofre com paciência, e entende que este lugar em que 
ora estás é lugar daqueles que começam a fazer pendença e, porém, é assi nevooso; 
mas o primeiro lugar per que passaste é o lugar daqueles que estam em pecado e 
nom fazem pendença. E eneste lugar moraste tu atá ora, e nom vias nem entendias 
as trevas da tua morada, senom ora, quando te trespassavas pera pendença. Ora, 
amigo, estás em pendença em este bosco nevooso, porque algũas cousas padeces 
de afriçom. Mas bem vês quanto bem há enele e já fazes vida apartada e solitária 
das gentes e dos arruídos do segre e sentes os bens desta vida: mas depois que 
fores aproveitando em tua vida, entom irás algũas vezes folgar a este campo tam 
deleitoso que está além deste bosco, segundo te mostrarei…48

E mais adiante explica que o «alto monte é o estado da alta contempraçom, 
que tu ainda nom viste nem podes ver nem saber per nenhũa maneira, senom 
gostando-o e provando-o per obra»49.

3. Do «bosco nevoso» ao «paraíso celestial»

É também nesta última parte, quando o narrador atravessa o «bosco nevoso 
da pendença», que a «mui fremosa dona», seguindo certamente a S. Agostinho 
no livro XII do seu De Genesi ad litteram50, remete para a «visão de S. Paulo»51 

48 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXIII, p. 205.
49 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXIII, p. 206.
50 Sobre a relevância deste texto agostiniano sobre a visão de Deus, veja-se o importante e bem 

fundamentado estudo de P.O. Silva, «L’âme à l’état de béatitude connait-elle Dieu dans le 
corps ou hors du corps ? La réponse d’Augustin dans le livre XII du De Genesi ad litteram», 
Mediaevalia. Textos e estudos, 38 (2019) 49-71 (DOI: http://doi.org/10.21747/21836884/
med38a3). Veja-se igualmente a tradução portuguesa deste texto agostiniano por M. Correia 
e P.O. Silva, «Agostinho de Hipona, Comentário literal ao livro do Génesis (em doze livros) 
– Livro XII», Civitas Augvstiniana, 3 (2013) 121-164.

51 S. Paulo, 2ª Carta aos Coríntios, 12:1-13.

visão sensorial.indd   41 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

42

– a visão do 3º céu –, depois de lhe lembrar os vários «graus» ou estádios que 
a alma tem ainda de subir antes de chegar «ao alto monte da contemplaçom 
divinal», distinguindo então os diferentes tipos de visões espirituais – com 
ligeiras, mas significativas, diferenças em relação ao texto agostiniano52 –, 
visões essas só possíveis quando se chegou já a esse monte:

E deves saber que as visões som em três guisas: ũa é corporal e outra imaginária 
e a terceira é inteleitual. A corporal visom é quando per dom de Deus vê alguém 
algũa cousa que os outros nom podem ver, assi como viu Baltasar ũa mão de 
homem com certas demostranças, que sinificavom que havia de perder o reino; e 
esto via ele com os olhos corporais, estando esperto e em todo seu acordo. A visom 
imaginária é quando alguém, per sonho ou estando fora de si, vê, nom corpos, 
mas imagens de corpos, per revelação de Deus, assi como viu Sam Pedro ũa escu-
dela cheia de viandas de animálias desvairadas pera comer, em demostrança que 
gentes de muitas nações haviam ser trazidas à fé de Jesu Cristo. A terceira visom, 
inteleitual, é quando nom som vistas imagens nem corpos, mas o esguardamento 
da mente e a vista da alma é aficada em nas sustâncias que nom ham corpo dentro 
em nos pomares do Senhor Deus, assi como ver Deus, que nom há corpo quanto 
à natura devinal, e os anjos e as outras cousas que se vêem pelo entendimento tam 
solamente; e tal foi a visom de Sam Paulo, ca o Senhor Deus lhe quis amostrar a 
vida perdurávil em que havia de viver depois desta presente vida pera sempre53. 

É para atingir esta «visão intelectual» – muito diferente da sensorial, sobre-
tudo quando dada «per dom de Deus» – que a alma será levada pelo anjo da 
guarda a um «gracioso campo» para se encontrar com 

ũa donzela, a mais fremosa e melhor guarnida que nunca eu vira, ca fremosura e 
craridade da sua face nom havia[m] comparaçom; o seu talho e os seus nembros 
e as feituras do seu rostro e do seu corpo eram tam apostas, que língua de homem 
nom o poderia recontar54. As suas vistiduras esprandeciam com pedras priciosas 
e com ouro tam sutilmente lavrados, que nom poderiom ser feitos per mão de 

52 Agostinho de Hipona, Comentário literal ao livro do Génesis, cit., pp. 125-126.
53 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXVIII, p. 210. 
54 Tal como S. Paulo que na sua visão do Paraíso «ouviu palavras inefáveis, que não é permitido 

a um homem repetir» – 2ª Carta aos Coríntios 12:4.

visão sensorial.indd   42 13/05/2025   20:18:26



43

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

homem, em guisa que toda sua vistidura era de ouro com mui resprandecentes 
pedras preciosas55,

ou seja, a Sabedoria, saída «da boca do mui alto Senhor» que «ordena e dis-
põe» todas as coisas «fortemente e brandamente», que se define como sendo 
«madre de fremoso amor e de conhocimento e de santa esperança», em quem 
reside «graça de toda verdade»56 e a quem o autor suplica que ensine e alumie 
«aquele que está eneste cárcer corporal e em trevas, ca eu te desejei muito dês 
a minha mancebia, como quer que mui tarde trabalhei pera te haver»57.

É ela distinta da Ciência da Sagrada Escritura, porque só ela «faz ver e 
entender e gostar o miolo da Santa Escritura e as cousas que se enele contêm»58.

Nesta perspetiva, só através desta Ciência e da Sabedoria que ela faculta, 
cuja luminosa morada está «no começo da alteza do monte», se abrem as por-
tas que permitem conhecer «o sabor das cousas, ca entom as cousas das cul-
pas e dos pecados me sabiom mui amargosamente, e as cousas temporais me 
eram vis e os bens esprituais me eram mui doces e de grande preço. Ali havia 
eu muitas consolações de muitas guisas, que me fazia haver aquela groriosa 
ifante»59. Ali pôde sentir as verdadeiras «consolações espirituais e de grande 
dolçura»60, apesar da dificuldade que teve em abandonar definitivamente as 
memórias dos prazeres mundanos. 

Só depois de muita mortificação, depois de «relegar os sentidos corporais, 
em tal guisa que nom usava deles»61 e que nem os seus olhos, nem as suas 
orelhas «usavom do seu próprio ofício»62, depois da meditação constante «nos 
benefícios de Deus»63, só então pôde ir subindo as várias etapas gradativas da 
vida contemplativa até estar a sua alma, já liberta do seu corpo, finalmente 
preparada para a entrada no paraíso celeste e então, verdadeiramente, conhecer 
o que apenas via sem entender. Aqui, a sua visão corporal transforma-se num 

55 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXVIII, pp. 211-212.
56 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.
57 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.
58 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.
59 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXI, p. 213.
60 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIV, p. 216.
61 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXV, p. 217.
62 Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 238.
63 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXV, p. 218.

visão sensorial.indd   43 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

44

outro olhar que, por via da contemplação, acede à verdadeira compreensão de 
realidades que os olhos corporais lhe não facultavam:

E contemplava a matéria e a sustância e a forma e os costumes e condições de 
tôdalas cousas e a natura e maneira delas, quais e quejendas de dentro e de fora, 
contemprando as figuras e os talhos das cousas e os sabores e odores delas, segundo 
conhocia polos sentidos corporais. E contemprava nas obras da natureza, em nas 
árvores e em nas ervas, como nacem e crecem e fazem folhas e froles e fruitos e 
sementes, e como prestam pera muitas cousas, e em na obra da natureza, em nas 
alimárias, como se gerom e nacem e crecem e vivem. E contemprava as obras da 
indústria e da arte dos homens, em que há muitas maneiras de lavores e de obras 
que os homens fazem per seus saberes e per suas artes; e contemprava a deciprina 
e a ensinança dos costumes, que em parte som per estabelecimento divinal, assi 
como som os serviços que se fazem a Deus e os sacrementos da Igreja, e parte som 
per ordenança e estabelecimento humanal, assi como som as leis que estabelece-
rom os homens pera esta vida baixa, mas os estabelecimentos divinais som pera 
a vida alta. E contemprando eu estas cousas suso ditas e pensando tôdalas obras 
do Senhor Deus, havia grande deleitaçom64. 

É esta contemplação ou visão espiritual que lhe permite um conhecimento 
diferente das realidades terrenas. O regresso aos vocábulos da visão ocorre 
quando pretende e decide conhecer-se melhor, para «ver» e «entender» o 
mundo terreno que deixou para trás, cujos sentidos ou significados ocultos só 
agora pode ver, entender ou compreender em profundidade: 

…quando via alguns postos em prelazia ou em outra dinidade, entom cuidava e 
pensava que esto se fazia pera ser louvada a manificência e a grandeza dos feitos 
de Deus e o seu poderio e, porém, louvava em a sua manificência e o seu poderio; 
e quando via alguns que trabalhavom em ciência, enquerindo pera saber as cousas 
escondidas do Criador e das criaturas e ordenando qualquer palavra curiosamente 
com grande sutileza, entom tinha eu que esto se fazia por ser demostrada a sabe-
doria de Deus e, porém, louvava eu a sabedoria de Deus enestes que esto faziom; 
e quando via alguns aficados em nos negócios temporais, louvava eu eneles a pru-
dência de Deus, que é a ciência das cousas temporais, entendendo que o Senhor 
Deus per tais como estes provê àqueles que vivem em assessego e em folgança em 
seu serviço; e quando via alguns usar das obras de piedade, louvava eu em eles 

64 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIX, pp. 222-223.

visão sensorial.indd   44 13/05/2025   20:18:26



45

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

a bondade de Deus que se estende a tôdalas cousas; e quando eu via alguns que 
julgavom os outros, havia eu temor do juízo de Deus; e se via a alguns dar pena 
aos outros, entom cuidava em na justiça de Deus; e se via alguns rigorosos, havia 
grande pavor da justiça de Deus; e se via que alguns erom repreensores dos outros, 
nembrava-me o grande rigor da examinaçom e das repreensões que ham de ser 
feitas em no dia da morte e em no dia do juízo; e quando via os prelados remissos 
e deleixados, nom dando pena aos culpados, louvava eneles a misericórdia do 
Senhor Deus. E per esta maneira reduzia eu em louvor de Deus tôdalas cousas 
que via ou entendia…65.

E assim, procurando conhecer-se «perfeitamente», «acrecentava-se em mi 
a ciência e a sabedoria, e alimpava-se o olho do meu coraçom e aguçava-se o 
meu engenho, e a força e virtude do meu entendimento estendia-se e crecia, 
ca, por certo, aquele que nom sabe nem conhoce si mesmo nom pode estimar 
nenhũa cousa dereitamente»66. 

Ou seja, ver é não só conhecer, mas também estimar ou sentir e gostar.
A forte presença do «coraçom» nesta obra – mais de 400 referências –  

testemunha a valorização de uma espiritualidade afetiva que, desde o Cântico 
dos Cânticos, caracteriza a união mística, até porque, afirma o autor, «o cora-
çom é o princepal e maior espelho pera ver o Senhor Deus em contempraçom, 
porque o coraçom é a alma do homem – ca todo entendo por ũa cousa – e feito 
à imagem do Senhor Deus»67.

Por isso, 

com a visom deste lume, que assi via, maravilhando-me em mi, entom meu coraçom 
se acendia per maravilhosa maneira e esforçava-se pera ver o lume que é sobre ele 
e tomava mui aceso desejo de ver o Senhor em contempraçom, que havia fiúza de 
o ver […]. E aficava a vista em no lume eternal e perdurávil, que raiava de cima, e 
a vista da minha alma trespassava tôdalas nuvens e escuridades do revolvimento 
mundanal, e suspendia e pendurava a minha alma a esto, que assi podia ver enesta 
vida presente, e de mais a esguardar e contemprar aquelo que esperava haver em 
na vida do paraíso, em que ora som68.

65 Bosco deleitoso, cit., cap. CXLI, pp. 225-226.
66 Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 227.
67 Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 228.
68 Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 228.

visão sensorial.indd   45 13/05/2025   20:18:26



A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

46

Uma visão que, obviamente, só a alma purificada pôde ter, já não para 
conhecer ou entender – porque destas capacidades já tinha pleno poder –,  
mas para sentir e viver para sempre, porque só então a sua visão – a «visão 
intelectual» como a definiu a Sabedoria seguindo S. Agostinho – é plena:

Entom a minha alma via o Senhor Deus, ca, como quer que em cada um dos outros 
pontos, convém a saber, em no excesso e em no grande sobrepujamento da mente, 
fosse visom, e em na entrada e em no desfalecimento e em no trespassamento e 
em na apreensom e em no trasformamento e em na entrada de mui dentro fosse 
outrossi visom, pero em no movimento do amor, que é cousa e razom de todas estas 
cousas, depós estas cousas havia a minha alma visom de Deus manifesta, quanto 
ser pode em esta vida presente, mas nom via eu o Senhor tam craramente como 
o eu vi depois que foi em na grória celistrial, em na qual o vejo continuadamente, 
face por face craramente, assi como ele é e a sua visom me abasta69.

4. Conclusão

Esta breve «leitura» da presença dos vocábulos da «visão» no Bosco Deleitoso 
não esgota, nem pretendia esgotar, a riqueza e complexidade do seu uso neste 
texto e no universo espiritual que o motivou. Procurou, sobretudo, mostrar a 
importância dessa presença e da sua utilização – em múltiplos sentidos, espe-
cialmente metafóricos – para a formulação e expressão de uma espiritualidade 
que, convocando direta e indiretamente múltiplos textos bíblicos, clássicos, 
patrísticos e, em geral, medievais, remete para horizontes espirituais de âmbito 
monástico que outros textos da época – como o Orto do Esposo e o Vergeu 
da Consolação – confirmam. Não entrei, propositadamente, na comparação 
com estes textos, em busca dos mesmos e de outros usos da «visão» humana e 
espiritual, que se revelariam – como poderão revelar-se em estudos futuros –  
certamente desafiantes. Tão-só procurei realçar a riqueza e a complexidade 
dos usos e, sobretudo, dos sentidos que os vocábulos da visão adquirem no 
Bosco Deleitoso. 

É certo que muitas das passagens da obra não são ‘originais’. Nem preten-
diam sê-lo, tanto mais que o autor refere, com frequência, se não as fontes, 
pelo menos, as «auctoritates». Muito do que «diz» o autor não é ele quem, na 

69 Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 239.

visão sensorial.indd   46 13/05/2025   20:18:26



47

A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)A visão espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

realidade, o diz. Mas também esse facto merece valorização. O uso das fontes 
ou dos textos a que recorre o narrador (além do De vita solitaria de Petrarca) 
bem merece um estudo cuidado, que exige colaboração multidisciplinar, que 
lance novas luzes sobre a importância da circulação dos textos, das ideias, das 
leituras e das influências que eles foram alimentando. E que permita também 
perceber os motivos do empenho de uma rainha portuguesa, D. Leonor, na 
sua publicação em 1515, mais de um século depois da sua escrita e num con-
texto em que o «desprezo do mundo» ia dando cada vez mais lugar, também 
em Portugal, não só à valorização da designada «Dignidade do Homem», mas 
também a muitas facetas da vida «mundana». Nomeadamente na corte.

visão sensorial.indd   47 13/05/2025   20:18:26


