A VISAO ESPIRITUAL
PELOS «OLHOS DO ENTENDIMENTO»
NO BOSCO DELEITOSO (SECULO XV)

Maria de Lurdes Correia Fernandes®

1. Introdugao

A obra Bosco Deleitoso, cujo autor se desconhece, tera sido escrita nos primei-
ros anos do século XV - depois de 1401* - e veio a ser impressa em Lisboa,
por Hermam de Campos, em 1515 por ordem da rainha D. Leonor, vitva de
D. Jodo II e irmi do Rei D. Manuel®. E uma das obras medievais portuguesas
- originais ou traduzidas — mais representativas da espiritualidade de ambiente
monastico? e faz parte de um significativo nimero de textos de finais da Idade
Média cuja impressdo teve o apoio expresso desta rainha.

1 Investigadora Integrada do Instituto de Filosofia da Universidade do Porto, Professora
Catedrética aposentada da Faculdade de Letras da Universidade do Porto, Via Panoramica,
s/n, 4150-564 Porto, mcorreia@letras.up.pt.

2 Como mostrou J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresentagdo», in Bosco Deleitoso.
Andnimo do século XV, edi¢do e notas de J.A. Carvalho — L. de S. Fardilha — M= L. Fernandes,
«Prefacio» de ].E. Meirinhos, V.N. Famalicdo: Edigoes Humus, 2023, p. XXI.

3 Estaobraconta com apenas trés edi¢cdes: a original, de 1515; uma segunda edi¢ao no século
XX, no Brasil, por Augusto Magne, Boosco Deleitoso, edi¢dao do texto de 1515, com introdu-
¢do, anotagdes e glossario de Augusto Magne, vol. I. Rio de Janeiro: Ministério da educagdo
e saude - Instituto Nacional do Livro, 1950; a terceira edi¢do é a referida na nota anterior.
Sobre diversas caracteristicas da edi¢ao original veja-se J.E. Meirinhos, «Prefacio» a edi¢ao
de 2023, cit., esp. pp. VII-XIII.

4 Asduasoutras obras que remetem para o mesmo ambiente espiritual - o Virgeu da Consolagom
e 0 Orto do Esposo — permaneceram manuscritas até ao século XX, devendo-se a publica¢do
da primeira a B. Maler, Orto do Esposo, 2 vols., Rio de Janeiro: Ministério da Educagdo e
Cultura - Instituto Nacional do Livro, 1956; e a segunda a A. de B. Veiga, Virgeu de Consolagon,
Salvador: Universidade da Bahia / Livraria do Globo, 1959.

31



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

A obra percorre, na figura de um «mesquinho pecador» — o «<monge autor»
que é também o «monge-narrador»’ —, as varias etapas (nas suas mdaltiplas
dimensoes e estados) da vida humana, social e espiritual, com foco especial na
alegoria autobiografica da alma que, finalmente, conseguiu entrar no paraiso
celeste. Nao por acaso, como bem notou ja José Meirinhos®, a «primeira pala-
vra do primeiro capitulo é o pronome pessoal “Eu’, que imperara ao longo da
descri¢do da sua experiéncia interior». Uma experiéncia que se confunde com
um itinerario interior da alma que, como sucede com outros textos medievais’,
viaja seguindo os caminhos que os modelos teoldgicos, literarios e morais con-
sideravam necessario para atingir a Jerusalém Celeste: o desprezo do mundo,
arejeicao dos pecados, a consequente peniténcia, a pratica das virtudes, o des-
prendimento da alma de todas as tentagdes corporais, a purifica¢io interior, a
meditac¢do, a contemplacéo e, finalmente, a unido mistica.

E ainda que grande parte do texto ndo seja da autoria do «monge-autor», é
esse «<Eu» — que vé e ouve os outros, alegoricamente representados — que con-
fere unidade global ao texto, porque o recurso ao dialogo animico com esses
outros lhe permite ir confrontando a sua vida e o seu espirito com as lices e
orientagdes que essas multiplas figuras alegoricas ou historicas lhe vao dando,

5  J.A.Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresentagaon, cit., p. XXVII e XXIX. Na perspetiva
de Cédric Lotz, «Les visions de l'au-dela, de 'Antiquité au Moyen Age : de la transmission
d’un genre a un genre de transmission», SOURCE(S) n° 2 (2013) 39-59, disponivel em linha
(DOI:10.57086/sources.439), o registo das visdes do além emergem da tradigio e contexto
monastico: «il faut d'abord établir le parcours d’'un récit de vision, de sa production a sa
réception. Les visions de 'au-dela ne different en cela aucunement du reste de la production
littéraire médiévale. Técrit releve majoritairement des scriptoria monastiques, dans lesquels
sont créés ou copiés les manuscrits. Les récits de voyage de I'ame ou du corps dans l'au-dela
sont donc loeuvre de moines lettrés» (ibid., p. 53). E essa tradi¢éo, valorizada em textos
em vernaculo, radica na literatura latina da primeira Idade Média. Vd. Claude Carozzi, Le
voyage de lame dans lau-dela, dapres la littérature latine v*-xiii¢ siécles, Paris: De Boccard,
1994, esp. p. 584-589.

6  J.E Meirinhos, «Prefacio, cit., p. VIIL

7 Vd.J.Rubio Tovar, «Literatura de visiones en la Edad Media roménica: una imagen del outro
mundo, Etudes des Lettres: revue de la Faculté des Lettres de I'Université de Lausanne (1992)
53-73. Disponivel em linha: http://www.e-periodica.ch; https://doi.org/10.5169/seals-870440,
esp. p. 54 e 60-61 e 66-68: «Cuando el alma recorre los territorios de ultratumba, éstos sue-
len aparecer organizados a modo de itinerario, de travesia». C. Carozzi, Le voyage de ldme
dans lau-dela, duprés la littérature latine v*-xiii* siécles, cit., esp. pp. 210-215 e 2e partie, ch. 1,
«Voyage de 1"ame et visiton symbolique», pp. 391-491. Sobre a tradi¢éo literaria alegérica
na Peninsula Ibérica, veja-se o conjunto de estudos de Mdrio Martins, Alegorias, simbolos e
exemplos morais da literatura medieval portuguesa (2 ed.), Lisboa: Edi¢des Brotéria, 1980,
que inclui uma breve analise da «viagem» alegdrica no Bosco Deleitoso (pp. 271-283).

32



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

até ao seu arrependimento pleno sem o qual ndo poderia entrar no paraiso
celeste. E, assim, todo um percurso animico que vai do apelo ao «desprezo do
mundo» e & peniténcia até a progressiva ascensao ao «monte alto da contem-
placio» e, finalmente, a unido mistica da alma com Deus.

E hoje bem conhecida - sobretudo depois do estudo pioneiro de Mério
Martins® e de outros estudos posteriores’ — a dependéncia direta e indireta
de uma centena de capitulos deste texto (os centrais, do XVI ao CXVI") em
relacdo a obra De Vita Solitaria de Petrarca. E se essa dependéncia mostra a
ampla influéncia das obras morais deste humanista, com ecos inequivocos
em Portugal ja entre finais do século XIV e inicios do XV, essa dependéncia
tem sido também, em parte, a causa de uma certa desvalorizacdo da especi-
ficidade deste texto (em que se vislumbra a presenca de outras influéncias
diretas e indiretas), no quadro da criagdo literaria de 4ambito espiritualizante
de finais da Idade Média em Portugal. Os recentes estudos de José Adriano
de Carvalho'' e de José Meirinhos'? vieram ja apontar vias de leitura e analise
textual que realcam pontos importantes dessa especificidade e da riqueza lite-
raria e filoséfica do texto.

Ainda que grandemente devedora daquele influente texto de Petrarca, é
nos capitulos iniciais e finais, ndo direta ou textualmente dependentes deste
humanista - ou seja, aqueles em que o anénimo autor portugués™ deixa de

8 M. Martins, «Petrarca no Boosco Deleytoso», Brotéria, 38 (1944) 361-373, reeditado nos
Estudos de Literatura medieval, Braga: Livraria Cruz, 1956, pp. 131-143.

9  Merecem especial destaque Z. Santos, «A presenca de Petrarca na literatura de espiritualidade
do século XV: 0 Bosco Deleitoso», in Actas do Congresso Internacional sobre Bartolomeu Dias
e a sua época, Porto: Universidade do Porto, 1988, pp. 375-393; A.E Dias, «Autor anénimo
- Boosco Deleitoso», in Antologia de Espirituais Portugueses, org. de M* de L. Belchior, J.A.
de Carvalho e F. Cristovao, Lisboa: INCM, 1994, pp. 25-36 e J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso.
Noticia de apresentagdo», cit., p. XXIX. Veja-se também P. Calafate, «O Bosco Deleitoso»,
in Filosofia Portuguesa - Epoca Medieval, Centro Virtual Camées, s.d.: http://cvc.instituto-
-camoes.pt/filosofia/m13.html.

10 J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresentagdo», cit., p. XXIX, nota 16, fez notar
que o cap. CXVII ja nao é tradugao/adaptagao do De vita solitdria de Petrarca.

11 J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresentacdo», cit.

12 J.E Meirinhos, «Significados da natureza em O Bosco Deleitoso na tradi¢do monastica con-
templativar, in Natureza e meio natural na vida, linguagens e imagindrio da vida mondstica.
Atas “Ora et labora - Refojos de Basto”, Cabeceiras de Basto: Municipio de Cabeceiras de
Basto, 2020, pp. 191-207; também J.E Meirinhos, «Prefacio», cit.

13 Esseautor andnimo que se «apaga a si mesmo» porque ¢ «parte da propria obra e da sua mensa-
gem espiritual» e por isso «ndo pode ser alguém que tenha nome», na opinido de J.E Meirinhos,
«Significados da natureza em O Bosco Deleitoso na tradigio mondstica contemplativa», in

33



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

reproduzir as palavras ou as ideias de «Dom Francisco solitario»'* -, que
encontramos as passagens mais significativas da visdo espiritual que o conduz,
no final, & contemplac¢do e a unido mistica, a que o narrador acede depois dos
avisos e da consciéncia que lhe despertaram os «olhos do entendimento» (que
antes estavam «turvos»'”) e os «olhos do cora¢io» (dado que «o coragom ¢é o
princepal e maior espelho pera ver o Senhor Deus em contempragom, porque
o coragom é a alma do homem...»').

E fundamentalmente sobre esses capitulos, em especial os que dizem
respeito a passagem do «mesquinho pecador» pelo «bosco nevoso» — que
significa expressamente o tempo da sua peniténcia e do percurso ascético —
e a subsequente sua subida ao «alto monte da contempla¢do» e unido mistica
que incidird este estudo.

2. Dos «olhos corporais» aos «olhos do entendimento»

Como dito atras e ja notado em todos os estudos anteriores, o autodesignado
«mesquinho pecador», recorrendo ao relato autobiografico que lhe permite
percorrer, em dialogo, os tempos da sua vida humana e social e do seu itinerario
espiritual, beneficia da companhia constante do seu anjo da guarda’, auto-
designado anjo «guardador»'®. Com ele vai encontrando (ou seja, vai vendo e
falando) em sucessivos momentos e espagos, do «deleitoso»'® e «nevoso»* ao

Natureza e meio natural na vida, linguagens e imagindrio da vida mondstica. Atas “Ora et labora
- Refojos de Basto”, Cabeceiras de Basto: Municipio de Cabeceiras de Basto, 2020, pp. 191-207.

14 Bosco deleitoso, cit., p. 32: «um velho muito honrado, e havia em sua cabeca tia grilanda de
folhas de louro mui verde e mui fremosa».

15 Por isso, depois de ouvir o «nobre solitdrio» (Petrarca) discorrer sobre as tentagdes de um
amigo juvenil, implorou: «Senhor, amerceia-te de mi, ca o olho do meu intindimento é
turvado e envelheci antre os meus imigos, e os meus 0ssos e as for¢as da minha alma enve-
lhecerom e os meus dias falecerom assi como fumo, e eu som seco, assi como o feno». Bosco
deleitoso, cit., cap. XXXV. p. 59.

16  Bosco deleitoso, cit., nota 37, pp. XL-XLI.

17  Sobre os possiveis significados da relagao entre esta presenga na obra e a sua publicagao,
veja-se J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresentagaoy, cit.

18  Bosco deleitoso, cit. cap. III, p. 6.

19 O qualificativo tanto se aplica aos deleites mundanais como aos espirituais. E, alids, signi-
ficativo que o termo «deleitoso» ocorra perto de trés centenas de vezes no texto.

20  Que corresponde, como explica a «fermosa dona», ao «estado da pendenga» quando «apartado
da conversagom mundanal». Bosco deleitoso, cit. cap. XXIV, p. 206. S6 comega a ser usado

34



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

«glorioso reino»?! ou «celestial gléria»?, diversas figuras alegéricas e histdricas
que o vao advertindo, o vdo ensinando e guiando pelos estreitos caminhos das
virtudes, comeg¢ando com a condenacdo dos vicios mundanos e consequentes
pecados do corpo e do espirito, passando pela aspereza da peniténcia até ao
sincero arrependimento e a ascese que o levardo no final ao «alto monte da
contemplagdo» e, finalmente, a unido mistica. Neste seu longo itinerario ou
viagem - que é o tempo da vida adulta -, a visdo, no seu sentido sensorial,
metafdrico e espiritual ou intelectual, ocupa um lugar constante ou recorrente,
por propiciar ao «mesquinho pecador» a observagdo e os sucessivos encon-
tros curiosos com esses espagos simbolicos (desde logo, os bosques e prados
verdejantes, floridos e luminosos® do «paraiso espiritual, que ham as almas
santas em esta vida, do qual trespassam ao paraiso celestial»**); encontros com
as figuras alegdricas de donas e donzelas: em especial, depois das virtudes
teologais e cardeais, a Justi¢a Divina representada por uma «dona espantosa»,
a Lembranca da Morte na figura de uma «dona amargosa»®, a Misericérdia
simbolizada por uma «donzela graciosa» ou «piedosa», a «Ciéncia da Sagrada
Escritura» representada por uma «formosa dona», a «Sabedoria» na figura de
uma «donzela fermosa»; encontros também com santos e homens virtuosos ou
sabios: dos Apostolos, dos Padres e Doutores da Igreja até Francesco Petrarca,

(pouco mais de uma dezena de vezes) a partir do cap. CXXI, ou seja, no texto (pelo menos
maioritariamente) do autor anénimo e néo nas passagens que seguem o De vita solitaria.

21  Bosco deleitoso, cit. cap. VII, p. 18.
22 Bosco deleitoso, cit. cap. XXV, p. 44.

23 Sao os «campos» do «paraiso espiritual, que ham as almas santas em esta vida, do qual tres-
passam ao paraiso celestial» (Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3), com «muitas ervas e froles de
bod odor» e «arvores mui fremosas, em que se criavom aves que cantavom mui docemente»
(Bosco deleitoso, cit., cap. II, p. 4). Sobre a natureza «sobretudo vegetal e mineral» nesta obra,
enfileirada na «tradigdo medieval de valorizagao moral e simbdlica da natureza», veja-se J.F.
Meirinhos, «Significados da natureza em Bosco Deleitoso, cit. pp. 191-207 e, especialmente
sobre a sua «glorificagdo» espiritual, J.A. Carvalho, «Bosco Deleitoso. Noticia de apresenta-
gao, cit., p. XXXV-XXXVII.

24  Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3.

25 Desta diz ser «iia dona mui desassemelhada das outras mulheres», que «<em sua méo trazia
ta vara de ouro com um aguilhom de ferro, mui longo e mui agudo», que lhe pareceu «tam
fremosa e tam espantosa mais que outra cousa que eu haja visto», apresentada pela «fremosa
dona» (a Ciéncia da Sagrada Escritura) como «a mais alta sabedoria e a mais alta filosofia e
mais proveitosa que todalas outras sabedorias [...], esta é aquela em que se revolve toda a
vida dos sabedores [...], E esta faz 0 homem despregar o mundo e faz reger dereitamente a
vida presente, e esta leva a deanteira antre tddalas obras de Deus; esta é a que remata tddolos
pecados». Bosco deleitoso, cit., cap. CX, p. 184.

35



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

passando, pela mao deste, também pelo «mui antigo e alto fildsofo Dom Plato»*,
«por Marco Tilio e Virgilio Maro»?, por «<Horacio Franco», pelo «grande filo-
sofo Aristétiles e Sdcrates e outros fildsofos»?®. Todos, de acordo com a sua
simbologia que radica e se alimenta dos textos da tradi¢ao classica, filoséfica
e crista, lhe vao revelando, por um lado, as «misérias da vida humana», os
perigos da «vida no segre», os pecados da «carne» e do espirito, e, por outro,
na perspetiva crista, os caminhos estreitos das virtudes através dos meios e
modos do percurso interior e da peniténcia (esta ja no «bosco nevoso») que
podem conduzi-lo progressiva e demoradamente - e o conduzem no final - ao
«bosco deleitoso» da contemplagdo e da unido mistica.

Apesar da presenca constante, ainda que nem sempre explicita, da visdo
- 0 que o «mesquinho pecador» vé nesta sua viagem com os olhos do corpo
ou, sobretudo, com os da alma ou do coragdo -, a visdo espiritual impde-se
claramente a visdo sensorial, embora os vocabulos sejam essencialmente os
mesmos?’: olhos, olhar, ver, etc. (estes com mais de 100 ocorréncias no Bosco).
Do mesmo modo, a audicio, também no seu sentido metaférico, tem uma forte
presenca no texto (ouve, ouvi, ouvido/a, etc. — usada c. de 145 vezes)®, porque
o «mesquinho pecador» vai ouvindo, em discurso direto, as repreensoes, os
conselhos e as ligdes que as referidas figuras alegoricas lhe vdao dando para que
ele, compreendendo e arrependendo-se, abandone o «segre» e todas as tenta-
¢des mundanas e escolha a vida solitdria acompanhada da pratica das virtudes,
sobretudo as teologais, mas também as morais ou cardeais. Claramente mino-
ritdrios sdo, com ocorréncias em nimero descendente, os sentidos do olfato
(c. 30 referéncias ao «odor» e derivados), do paladar (18 ocorréncias relacio-
nadas com «sabor» ou «saborear») e o tacto (o termo «tanger» e derivados
[ex. tangimento], no sentido de tocar - fisico ou mental -, ocorre apenas 16 vezes).

26 Bosco deleitoso, cit., cap. CX, p. 184.
27 Bosco deleitoso, cit., cap. XCIX, p. 159.
28  Bosco deleitoso, cit., cap. XCIX, p. 159.

29 Como sucede, alids, em diversas passagens do também anénimo Horto do Esposo, em que as
«expressoes sensoriais», as «realidades e experiéncias invisiveis» sdo «expressas em termino-
logia visual», como bem mostrou M. Martins, «Experiéncia religiosa e analogia sensorial» in
Id., Estudos de Cultura Medieval, Lisboa: Editorial Verbo, 1969, vol. I, cap. V, pp. 65-77, cf.
70-74. Para uma perspetiva global desta obra medieval, vd. C. Sobral, «O Orto do Esposo»,
in Historia da Literatura Portuguesa. Das origens ao Cancioneiro Geral, Lisboa: Publicagdes
Alfa, 2001, pp. 411-420.

30 Uma presenga muito significativa, porque representa todos os conselhos - e repreensoes —
das figuras alegéricas que lhe sdo apresentadas pelo «anjo guiador».

36



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

Deste modo, ainda que eu aqui recorra a alguns trechos dos capitulos
devedores diretamente do De Vita Solitaria, focar-me-ei sobretudo em algu-
mas passagens relevantes dos capitulos iniciais (I-XVT) e finais da obra (CXVII
a CLIII), ou seja, os da autoria do autor anénimo (ndo ignorando a evidente
dependéncia de autores e textos desde a Antiguidade até ao seu tempo). Em todas
elas, é facil verificar que os qualificativos do olhar sdo, na sua quase totalidade,
usados metaforicamente, com os consequentes significados que resultam da sua
fungao alegorica. De facto, é nos seus sentidos simbolicos que encontramos cha-
ves importantes para a compreensio do modo como é construida e trabalhada
a viagem «autobiografica» do «mesquinho pecador» desde os tempos em que
este andava «desterrado e langado em na profundeza do lixo dos pecados»®,
sem «paz nem assessego», «movedico a todo odor luxurioso»*?, com «esprito
derribado e abaixado s6 a carne, sem orvalho de limpeza», passando depois
pelos caminhos da mortificacdo ascética resultantes do arrependimento, da
peniténcia e da entrega a Ciéncia da Sagrada Escritura que lhe abre as portas
da verdadeira Sabedoria, até a unido mistica apresentada no final da obra.

E mesmo ndo me detendo demoradamente nos qualificativos da visdo
incluidos nos conselhos de «Dom Francisco solitério» e de diversas autoridades
eclesidsticas (como S. Agostinho, S. Jerénimo, ou S. Bernardo e muitos outros
tedlogos e filésofos antigos e medievais), o seu uso merece algumas notas.
E relativamente reduzida (mas mais presente aqui do que na parte final da obra)
a referéncia explicita aos olhos corporais, em sentido literal. Um exemplo é a
passagem que nos remete para o contexto penitencial/confessional da teologia
moral e do nimero crescente de penitenciais e confessionais, nomeadamente
em verndculo, nos finais da Idade Média*, que incluem a condenagido dos
excessos cometidos com os sentidos corporais. Exemplifica-o a passagem em
que Dom Francisco [Petrarca] critica os lautos manjares dos «moradores entre
as gentes» e lembra a vigia da morte e a sua visdo:

o mal-aventurado seé com a fronte abaixada e com os olhos agravados com as
sobrancelhas sobre eles e o nariz enverrugado e as queixadas amarelas, alimpando

31 Bosco deleitoso, cit., cap. I, p. 3
32 Bosco deleitoso, cit., cap. I, pp. 3-4.

33  De que é exemplo o célebre confessional de Martim Pérez, traduzido para portugués por
um monge de Alcobaga. Sobre a importéncia deste texto, veja-se M. Martins, Estudos de
Literatura Medieval, cit., cap. VI - «O ‘Livro das Confissdes’ de Martim Pérez (séc. XIV)»,
pp. 81-92.

37



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

os beicos que tem apegados e viscosos com a grossura das viandas que comeu.
E adur alevanta a cabega, assi estd espantado e atroado com os odores e com as
colores dos manjares, em guisa que nom sabe u estd, ca ele estd cheio e inchado com
o muito comer e beber sobejo, e estd confundido e envergongado com os negdcios
que trautou pola manha, que nom pode acabar a sua vontade...*

Exemplificam-no também outras passagens sobre deveres morais dos

cristdos, como a de uma exortagdo da Misericérdia ao «mesquinho pecador:
«Trabalha de dar a esmola e nom retornes os teus olhos, quando vires o pobre»*;
ou a espécie de ora¢ao/stplica do pecador: «A morte da minha alma entra pelas
frestas dos sentidos do meu corpo, e os meus olhos roubam a minha alma»’.
Ainda nesta dimensio se pode considerar outro conselho: «E depois que o
solitario canta ao Senhor os louvores das matinas, de noite levanta os olhos ao
céu e as estrelas e suspira com toda sua mente e com todo seu coragom, dese-
jando o seu Senhor Deus, que mora em os altos céus»*’: passagem que sugere
ja uma clara simbiose dos olhos corporais com os espirituais.

34

35
36
37
38

39

Alias, nao por acaso Dom Raimundo® aconselha o monge a levantar-se

sobre a natureza das cousas sensiveis, convém a saber, sobre as cousas que se podem
compreender pelos cinco sentidos do corpo, que se som: vista e ouvir e cheirar e
gostar e palpar. E outrossi cumpre que levantes o teu entendimento sobre a natu-
reza das cousas que se podem imaginar, ca enquanto o teu intendimento quiser
razoar segundo a natureza das cousas que se podem sentir ou imaginar, nunca
serd alto pera olhar e entender as cousas espirituais®.

Bosco deleitoso, cit. cap. XX, p. 38. Como recomendard mais tarde Fr. Anténio de Beja no seu
Memorial de pecados, Lisboa: Germao Galharde, 1529, fl. 7v: «Sendo recebido ho pecador
desta feycam poosto em giolhos deve ser per ho sacerdote insinado em ha honesta maneyra
de seu star e outras cousas exteriores ao tal auto necessarias e logo deve ser amoestado com
dogura que nom faz ha tal confisam ha homem mas a deos: e por tanto deve estar com muyta
reverencia e vergonhosa humildade: nom tendo seu rostro e fage em direito do confessor:
mas em tal modo que posto de giolhos fique sempre sua fage bayxa e humilde a hiia jlharga
do confessor: e mayormente se deve guardar esta cautela acerca das molheres».

Bosco deleitoso, cit. cap. VI, p. 15.
Bosco deleitoso, cit. cap. X, p. 24.
Bosco deleitoso, cit. cap. XVIII, p. 35.

Identificado por José Meirinhos como sendo Raimundo Lulio: J.E Meirinhos, «Prefacio»,
cit. p. XVIII, nota 29.

Bosco deleitoso, cit. cap. LV, p. 106.

38



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

Significativamente, em diversas outras passagens a conjugac¢io do verbo

ver e, em geral, os vocabulos do olhar aparecem, com frequéncia, associados

a entender, como o exemplifica o conselho do «ermitam»:

Pero depois que comegares a abrir os olhos do intindimento e entenderes quanto
¢é duvidoso o caminho da vida em que vives, trabalha-te quanto puderes com todo
cuidado que, a menos em a velhice, correjas os errores e o caminho desviado da

mancebia®.

Apesar destas e de outras referéncias aos «olhos corporais» (também eles

tomados frequentemente em sentido figurado), sdo essencialmente os «olhos

da alma», ou os «olhos do entendimento» (por vezes também da «<memdoria»*' e
do «coragiao»*?) que, recorrentemente, sio convocados para que o «mesquinho
pecador» veja com estes olhos espirituais o que os do corpo ndo conseguem

visualizar. Como diz o «gracioso ermitam»:

esfor¢a-te bem com grandes forcas, que amanses todos os teus sentidos corporais
e vengas o teu costume, por tal que vejas algfia cousa com o coragom. Abre bem e
alimpa bem os olhos de dentro da alma com que véem as cousas que nom podem

ser vistas com os olhos corporais®.

E muito antes de poder ver «as cousas que nom podem ser vistas com o0s

olhos corporais» tera de trabalhar a consciéncia do pecado, porque este é causa

da dificuldade da sua salvagdo. Ndo por acaso os termos «pecador» e «pecado»

40
41

42

43

Bosco deleitoso, cit., cap. XXXVI, p. 61.

Bosco deleitoso, cit. cap. XI, p. 25. Recomenda a «graciosa donzela»: «pde ante teus olhos
os tempos trespassados da tua vida e os dias breves dela. E consira com diligéncia quantos
trabalhos passaste em vdo e quantas vezes amaste em vao os amores deste mundo, e assi
saberds por certo em quantos males e em quantos perigos se revolveu a tua vida misquinha».

Bosco deleitoso, cit. cap. XLIV, p. 77: «Porém, esforga-te bem com grandes forgas, que amanses
todos os teus sentidos corporais e vengas o teu costume, por tal que vejas algiia cousa com
0 coragomy.

Bosco deleitoso, cit., cap. XLIV, p. 77. Significativamente, ja no final da obra o narrador veio
a afirmar que «a minha alma subitamente langava de mi tédolos sentidos corporais e era
tirada de todalas cousas materiais, em tal guisa que os meus olhos, nem as minhas orelhas,
nom usavom do seu proprio oficio» e que «posto que tevera os pés e as maos talhados e o
nariz e as orelhas e a lingua e tirado os olhos, nom curara delo, nem desejava senom aquelo
que havia e sentia em minha contempragom, em que era partido dos homens e conjunto a
s6 Deus». Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 238.

39



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

e varias formas do verbo pecar sdo usadas quase 500 vezes no texto e o termo
«pendenca» — a peniténcia — aparece perto de seis dezenas de vezes. E pela
consciéncia do pecado e das «misérias da vida humana» que o «mesquinho
pecador» pode compreender a diferenca entre o alcance da visdo corporal e da
visdo espiritual que s6 os «olhos da alma» - ou seja, os do «entendimento» —
lhe podem facultar.

Sao esses «olhos bem limpos» da alma que sdo convocados para que o
«mesquinho pecador» se conheca melhor — como o havia aconselhado larga-
mente Dom Ricardo [de S. Vitor] pela mao de Petrarca* -, exortando-o a arre-
pender-se verdadeiramente dos seus pecados e vicios e escolher os caminhos
estreitos da virtude, os tinicos que poderao conduzi-lo até a Jerusalém Celeste.

E, alids, esse conhecimento préprio — como afirmado pelo socratismo cris-
td0* — que, ja na ultima parte da obra, o narrador cré ter conseguido quando
comecou a subida para o «alto monte da contempla¢ido», como, alids, reco-
nheceu a «groriosa ifante» da «morada deleitosa, que estava em no comego
da alteza do monte»*:

Todo coragom que se esfor¢a subir & alteza da sabedoria, cumpre-lhe que o primeiro
e principal estudo que haja seja em conhocer si mesmo, porque grande alteza de
sabedoria é conhocer homem perfeitamente si mesmo. Este monte é grande e alto
conhocimento comprido do esprito razoavil; este monte traspassa e transcende a
alteza de tddalas ciéncias mundanais. E porém, tu, filho, quanto cada dia [fazes]
proezas e creces em conhocimento de ti mesmo, tanto vas sempre pera cousas
mais altas. E pois que tu chegas jd a perfeito conhocimento de ti mesmo, segundo
a mi parece, daqui em diante chegaras a alteza do monte®.

44 Bosco deleitoso, cit., cap. LVIL, p. 107: «... primeiramente e principalmente te convém tra-
balhar pera saberes e conhoceres ti mesmo. Ca grande alteza de ciéncia é conhocer homem
perfeitamente si mesmo, e o conhocimento comprido do esprito razoavil é monte mui alto
que trespassa todas as altezas de todas as ciéncias mundanais e toda a filosofia do mundo.
Ca, certamente, se os fildsofos conhoceram si mesmos perfeitamente, nunca adorarom os
idolos e nunca enclinarom a sua cabega a criatura, e nunca alevantarom o seu colo contra o
Criador. E porém, amigo, sabe por certo que quanto tu cada dia aproveitares e acrecentares
em conhocimento de ti mesmo, tanto levaras caminho pera cousas mais altas, e quando
houveres conhocimento perfeito de ti mesmo, entom estards em cima do mui alto monte».

45 E. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval, Madrid: Eds. Rialp, 1981, esp. cap. XI,
pp. 213-231.

46  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIV, p. 216.
47  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXVII, p. 220.

40



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

E também na ultima parte do texto que sdo muito claramente explicadas

pelo «guiador» e pela «fermosa dama» (a Misericérdia, que dele se compa-

dece e o0 aconselha) os significados das varias etapas por que passou a alma
do «mesquinho pecador», numa passagem bem elucidativa dessa dupla face
do ver e entender:

Amigo, obra fortemente e sofre com paciéncia, e entende que este lugar em que
ora estds é lugar daqueles que comegam a fazer pendenca e, porém, ¢ assi nevooso;
mas o primeiro lugar per que passaste é o lugar daqueles que estam em pecado e
nom fazem pendenga. E eneste lugar moraste tu atd ora, e nom vias nem entendias
as trevas da tua morada, senom ora, quando te trespassavas pera pendenca. Ora,
amigo, estas em pendenga em este bosco nevooso, porque algiias cousas padeces
de africom. Mas bem vés quanto bem ha enele e ja fazes vida apartada e solitaria
das gentes e dos arruidos do segre e sentes os bens desta vida: mas depois que
fores aproveitando em tua vida, entom irds algtias vezes folgar a este campo tam
deleitoso que esta além deste bosco, segundo te mostrarei...*

E mais adiante explica que o «alto monte é o estado da alta contempragom,

que tu ainda nom viste nem podes ver nem saber per nenhiia maneira, senom
gostando-o e provando-o per obra»®.

3. Do «bosco nevoso» ao «paraiso celestial»

E também nesta dltima parte, quando o narrador atravessa o «bosco nevoso

da pendenga», que a «mui fremosa dona», seguindo certamente a S. Agostinho

no livro XII do seu De Genesi ad litteram™, remete para a «visao de S. Paulo»®!

48
49
50

51

Bosco deleitoso, cit., cap. CXXIII, p. 205.
Bosco deleitoso, cit., cap. CXXIII, p. 206.

Sobre a relevancia deste texto agostiniano sobre a visio de Deus, veja-se o importante e bem
fundamentado estudo de P.O. Silva, «<Lame a Iétat de béatitude connait-elle Dieu dans le
corps ou hors du corps ? La réponse dAugustin dans le livre XII du De Genesi ad litteram»,
Mediaevalia. Textos e estudos, 38 (2019) 49-71 (DOL: http://doi.org/10.21747/21836884/
med38a3). Veja-se igualmente a tradugio portuguesa deste texto agostiniano por M. Correia
e PO. Silva, «Agostinho de Hipona, Comentdrio literal ao livro do Génesis (em doze livros)
- Livro XII», Civitas Augvstiniana, 3 (2013) 121-164.

S. Paulo, 24 Carta aos Corintios, 12:1-13.

41



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

- avisdo do 3° céu -, depois de lhe lembrar os varios «graus» ou estadios que
a alma tem ainda de subir antes de chegar «ao alto monte da contemplagom
divinal», distinguindo entdo os diferentes tipos de visdes espirituais - com
ligeiras, mas significativas, diferengas em relagao ao texto agostiniano® -,

visdes essas sO possiveis quando se chegou ja a esse monte:

E deves saber que as visbes som em trés guisas: fia é corporal e outra imaginaria
e a terceira ¢ inteleitual. A corporal visom é quando per dom de Deus vé alguém
alglia cousa que os outros nom podem ver, assi como viu Baltasar Gia mao de
homem com certas demostrangas, que sinificavom que havia de perder o reino; e
esto via ele com os olhos corporais, estando esperto e em todo seu acordo. A visom
imaginaria é quando alguém, per sonho ou estando fora de si, vé, nom corpos,
mas imagens de corpos, per revelacdo de Deus, assi como viu Sam Pedro @ia escu-
dela cheia de viandas de animalias desvairadas pera comer, em demostranca que
gentes de muitas nagdes haviam ser trazidas a fé de Jesu Cristo. A terceira visom,
inteleitual, é quando nom som vistas imagens nem corpos, mas o esguardamento
da mente e a vista da alma ¢ aficada em nas sustancias que nom ham corpo dentro
em nos pomares do Senhor Deus, assi como ver Deus, que nom hd corpo quanto
a natura devinal, e os anjos e as outras cousas que se véem pelo entendimento tam
solamente; e tal foi a visom de Sam Paulo, ca 0 Senhor Deus lhe quis amostrar a
vida perduravil em que havia de viver depois desta presente vida pera sempre®.

E para atingir esta «visdo intelectual» — muito diferente da sensorial, sobre-

tudo quando dada «per dom de Deus» — que a alma sera levada pelo anjo da

guarda a um «gracioso campo» para se encontrar com

52
53
54

tia donzela, a mais fremosa e melhor guarnida que nunca eu vira, ca fremosura e
craridade da sua face nom havia[m] comparagom; o seu talho e os seus nembros
e as feituras do seu rostro e do seu corpo eram tam apostas, que lingua de homem
nom o poderia recontar®. As suas vistiduras esprandeciam com pedras priciosas
e com ouro tam sutilmente lavrados, que nom poderiom ser feitos per méo de

Agostinho de Hipona, Comentdrio literal ao livro do Génesis, cit., pp. 125-126.
Bosco deleitoso, cit., cap. CXXVIII, p. 210.

Tal como S. Paulo que na sua visao do Paraiso «ouviu palavras ineféveis, que nio ¢ permitido
a um homem repetir» — 2% Carta aos Corintios 12:4.

42



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

homem, em guisa que toda sua vistidura era de ouro com mui resprandecentes

pedras preciosas®,
ou seja, a Sabedoria, saida «da boca do mui alto Senhor» que «ordena e dis-
poe» todas as coisas «fortemente e brandamente», que se define como sendo
«madre de fremoso amor e de conhocimento e de santa esperanga», em quem
reside «graca de toda verdade»* e a quem o autor suplica que ensine e alumie
«aquele que estd eneste carcer corporal e em trevas, ca eu te desejei muito dés
a minha mancebia, como quer que mui tarde trabalhei pera te haver»®.

E ela distinta da Ciéncia da Sagrada Escritura, porque s6 ela «faz ver e
entender e gostar o miolo da Santa Escritura e as cousas que se enele contém»>*.

Nesta perspetiva, sé através desta Ciéncia e da Sabedoria que ela faculta,
cuja luminosa morada estd «<no comego da alteza do monte», se abrem as por-
tas que permitem conhecer «o sabor das cousas, ca entom as cousas das cul-
pas e dos pecados me sabiom mui amargosamente, e as cousas temporais me
eram vis e os bens esprituais me eram mui doces e de grande preco. Ali havia
eu muitas consolagdes de muitas guisas, que me fazia haver aquela groriosa
ifante»™. Ali pode sentir as verdadeiras «consolagdes espirituais e de grande
dolgura»®, apesar da dificuldade que teve em abandonar definitivamente as
memorias dos prazeres mundanos.

S6 depois de muita mortificagdo, depois de «relegar os sentidos corporais,
em tal guisa que nom usava deles»®' e que nem os seus olhos, nem as suas
orelhas «usavom do seu proprio oficio»®?, depois da meditacdo constante «nos
beneficios de Deus»®, s6 entdo pode ir subindo as varias etapas gradativas da
vida contemplativa até estar a sua alma, ja liberta do seu corpo, finalmente
preparada para a entrada no paraiso celeste e entdo, verdadeiramente, conhecer
0 que apenas via sem entender. Aqui, a sua visdo corporal transforma-se num

55 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXVIIL pp. 211-212.
56  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.

57  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.

58  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXX, p. 212.

59  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXI, p. 213.

60  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIV, p. 216.

61 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXV, p. 217.

62 Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 238.

63 Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXV, p. 218.

43



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

outro olhar que, por via da contemplagio, acede a verdadeira compreensio de
realidades que os olhos corporais lhe ndo facultavam:

E contemplava a matéria e a sustincia e a forma e os costumes e condigoes de
todalas cousas e a natura e maneira delas, quais e quejendas de dentro e de fora,
contemprando as figuras e os talhos das cousas e os sabores e odores delas, segundo
conhocia polos sentidos corporais. E contemprava nas obras da natureza, em nas
arvores e em nas ervas, como nacem e crecem e fazem folhas e froles e fruitos e
sementes, e como prestam pera muitas cousas, e em na obra da natureza, em nas
alimdrias, como se gerom e nacem e crecem e vivem. E contemprava as obras da
industria e da arte dos homens, em que ha muitas maneiras de lavores e de obras
que os homens fazem per seus saberes e per suas artes; e contemprava a deciprina
e a ensinanca dos costumes, que em parte som per estabelecimento divinal, assi
como som os servicos que se fazem a Deus e os sacrementos da Igreja, e parte som
per ordenanga e estabelecimento humanal, assi como som as leis que estabelece-
rom os homens pera esta vida baixa, mas os estabelecimentos divinais som pera
a vida alta. E contemprando eu estas cousas suso ditas e pensando tddalas obras
do Senhor Deus, havia grande deleitagom®.

E esta contemplagio ou viso espiritual que Ihe permite um conhecimento
diferente das realidades terrenas. O regresso aos vocabulos da visdo ocorre
quando pretende e decide conhecer-se melhor, para «ver» e «entender» o
mundo terreno que deixou para trds, cujos sentidos ou significados ocultos s6
agora pode ver, entender ou compreender em profundidade:

...quando via alguns postos em prelazia ou em outra dinidade, entom cuidava e
pensava que esto se fazia pera ser louvada a manificéncia e a grandeza dos feitos
de Deus e o seu poderio e, porém, louvava em a sua manificéncia e o seu poderio;
e quando via alguns que trabalhavom em ciéncia, enquerindo pera saber as cousas
escondidas do Criador e das criaturas e ordenando qualquer palavra curiosamente
com grande sutileza, entom tinha eu que esto se fazia por ser demostrada a sabe-
doria de Deus e, porém, louvava eu a sabedoria de Deus enestes que esto faziom;
e quando via alguns aficados em nos negdcios temporais, louvava eu eneles a pru-
déncia de Deus, que é a ciéncia das cousas temporais, entendendo que o Senhor
Deus per tais como estes prové aqueles que vivem em assessego e em folganca em
seu servigo; e quando via alguns usar das obras de piedade, louvava eu em eles

64  Bosco deleitoso, cit., cap. CXXXIX, pp. 222-223.

44



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

a bondade de Deus que se estende a tddalas cousas; e quando eu via alguns que
julgavom os outros, havia eu temor do juizo de Deus; e se via a alguns dar pena
aos outros, entom cuidava em na justica de Deus; e se via alguns rigorosos, havia
grande pavor da justiga de Deus; e se via que alguns erom repreensores dos outros,
nembrava-me o grande rigor da examinacom e das repreensdes que ham de ser
feitas em no dia da morte e em no dia do juizo; e quando via os prelados remissos
e deleixados, nom dando pena aos culpados, louvava eneles a misericérdia do
Senhor Deus. E per esta maneira reduzia eu em louvor de Deus tddalas cousas
que via ou entendia...®.

E assim, procurando conhecer-se «perfeitamente», «acrecentava-se em mi
a ciéncia e a sabedoria, e alimpava-se o olho do meu coragom e agucava-se o
meu engenho, e a for¢a e virtude do meu entendimento estendia-se e crecia,
ca, por certo, aquele que nom sabe nem conhoce si mesmo nom pode estimar
nenhiia cousa dereitamente»®.

Ou seja, ver é nao s6 conhecer, mas também estimar ou sentir e gostar.

A forte presenga do «coragom» nesta obra — mais de 400 referéncias —
testemunha a valorizagdo de uma espiritualidade afetiva que, desde o Cantico
dos Canticos, caracteriza a unido mistica, até porque, afirma o autor, «o cora-
¢om ¢é o princepal e maior espelho pera ver o Senhor Deus em contempragom,
porque o coragom é a alma do homem - ca todo entendo por @ia cousa - e feito
a imagem do Senhor Deus»’.

Por isso,

com avisom deste lume, que assi via, maravilhando-me em mi, entom meu coragom
se acendia per maravilhosa maneira e esforgava-se pera ver o lume que é sobre ele
e tomava mui aceso desejo de ver o Senhor em contempragom, que havia fiiza de
over [...]. E aficava a vista em no lume eternal e perduravil, que raiava de cima, e
a vista da minha alma trespassava todalas nuvens e escuridades do revolvimento
mundanal, e suspendia e pendurava a minha alma a esto, que assi podia ver enesta
vida presente, e de mais a esguardar e contemprar aquelo que esperava haver em

na vida do paraiso, em que ora som®.

65  Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIL, pp. 225-226.
66  Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 227.
67  Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 228.
68  Bosco deleitoso, cit., cap. CXLIII, p. 228.

45



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

Uma visdo que, obviamente, s6 a alma purificada pode ter, ja ndo para
conhecer ou entender — porque destas capacidades ja tinha pleno poder -,
mas para sentir e viver para sempre, porque so entdo a sua visao — a «visao
intelectual» como a definiu a Sabedoria seguindo S. Agostinho - é plena:

Entom a minha alma via o Senhor Deus, ca, como quer que em cada um dos outros
pontos, convém a saber, em no excesso e em no grande sobrepujamento da mente,
fosse visom, e em na entrada e em no desfalecimento e em no trespassamento e
em na apreensom e em no trasformamento e em na entrada de mui dentro fosse
outrossi visom, pero em no movimento do amor, que é cousa e razom de todas estas
cousas, depos estas cousas havia a minha alma visom de Deus manifesta, quanto
ser pode em esta vida presente, mas nom via eu o Senhor tam craramente como
o eu vi depois que foi em na groria celistrial, em na qual o vejo continuadamente,
face por face craramente, assi como ele é e a sua visom me abasta®.

4. Conclusao

Esta breve «leitura» da presenca dos vocabulos da «visdo» no Bosco Deleitoso
nao esgota, nem pretendia esgotar, a riqueza e complexidade do seu uso neste
texto e no universo espiritual que o motivou. Procurou, sobretudo, mostrar a
importancia dessa presenca e da sua utilizagdo - em multiplos sentidos, espe-
cialmente metaféricos - para a formulagdo e expressdo de uma espiritualidade
que, convocando direta e indiretamente multiplos textos biblicos, classicos,
patristicos e, em geral, medievais, remete para horizontes espirituais de &mbito
monastico que outros textos da época — como o Orto do Esposo e o Vergeu
da Consolagdo — confirmam. Néo entrei, propositadamente, na comparagdo
com estes textos, em busca dos mesmos e de outros usos da «visdo» humana e
espiritual, que se revelariam — como poderao revelar-se em estudos futuros -
certamente desafiantes. Td0-s6 procurei realcar a riqueza e a complexidade
dos usos e, sobretudo, dos sentidos que os vocabulos da visdo adquirem no
Bosco Deleitoso.

E certo que muitas das passagens da obra ndo sdo ‘originais. Nem preten-
diam sé-lo, tanto mais que o autor refere, com frequéncia, se ndo as fontes,
pelo menos, as «auctoritates». Muito do que «diz» o autor néo é ele quem, na

69  Bosco deleitoso, cit., cap. CL, p. 239.

46



A visdo espiritual pelos «olhos do entendimento» no Bosco Deleitoso (século XV)

realidade, o diz. Mas também esse facto merece valorizacio. O uso das fontes
ou dos textos a que recorre o narrador (além do De vita solitaria de Petrarca)
bem merece um estudo cuidado, que exige colabora¢ido multidisciplinar, que
lance novas luzes sobre a importancia da circulagio dos textos, das ideias, das
leituras e das influéncias que eles foram alimentando. E que permita também
perceber os motivos do empenho de uma rainha portuguesa, D. Leonor, na
sua publicagdo em 1515, mais de um século depois da sua escrita e num con-
texto em que o «desprezo do mundo» ia dando cada vez mais lugar, também
em Portugal, ndo s6 a valorizacao da designada «Dignidade do Homem», mas
também a muitas facetas da vida «mundana». Nomeadamente na corte.

47



