
PORQUE PRECISAMOS,
AFINAL, DE UMA ÉTICA DA 
INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL?

ORAÇÕES DE SAPIÊNCIA

MARKUS GABRIEL

FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DO PORTO
PORTO 2025

Prof. Dr. Markus Gabriel doutorou-se em 2005 na 
Universidade de Heidelberg, onde obteve a ha-
bilitação em 2008. Pela sua tese sobre a filosofia 
tardia de Schelling, foi distinguido com o Prémio 
Ruprecht-Karls. Após ter sido Professor Assistente 
na New School for Social Research, assumiu em 
2009 a cátedra de Epistemologia, Filosofia Moder-
na e Contemporânea na Universidade de Bona.
Desde 2012, dirige o Centro Internacional de Fi-
losofia e, desde 2017, o Center for Science and 
Thought da mesma universidade. Desde 2020, é 
Professor Convidado e Co-diretor do Institute for 
Philosophy and the New Humanities na New Scho-
ol, em Nova Iorque. Em 2024 tornou-se Senior Glo-
bal Advisor no Kyoto Institute of Philosophy e, em 
2025, Professor Especialmente Nomeado no Kyoto 
University Institute for the Future of Human Society.
Foi Professor Convidado e Fellow em várias uni-
versidades internacionais, incluindo a Universida-
de de Lisboa, a Universidade de Aarhus, a PUC-
-Rio de Janeiro, a PUCRS, a New York University, 
Berkeley, Stanford e Paris 1-Panthéon Sorbonne. 
Atualmente, é Gulbenkian Visiting Professor in the 
Humanities na Universidade do Porto.
As suas publicações mais recentes são Sense, 
Nonsense, and Subjectivity (Harvard University 
Press, 2024) e Moralische Tatsachen (C. H. Beck, 
2025).

ISBN 978-989-9193-75-8



PORQUE PRECISAMOS,
AFINAL, DE UMA ÉTICA DA 
INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL?

ORAÇÕES DE SAPIÊNCIA

MARKUS GABRIEL

FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DO PORTO
PORTO 2025

Prof. Dr. Markus Gabriel doutorou-se em 2005 na 
Universidade de Heidelberg, onde obteve a ha-
bilitação em 2008. Pela sua tese sobre a filosofia 
tardia de Schelling, foi distinguido com o Prémio 
Ruprecht-Karls. Após ter sido Professor Assistente 
na New School for Social Research, assumiu em 
2009 a cátedra de Epistemologia, Filosofia Moder-
na e Contemporânea na Universidade de Bona.
Desde 2012, dirige o Centro Internacional de Fi-
losofia e, desde 2017, o Center for Science and 
Thought da mesma universidade. Desde 2020, é 
Professor Convidado e Co-diretor do Institute for 
Philosophy and the New Humanities na New Scho-
ol, em Nova Iorque. Em 2024 tornou-se Senior Glo-
bal Advisor no Kyoto Institute of Philosophy e, em 
2025, Professor Especialmente Nomeado no Kyoto 
University Institute for the Future of Human Society.
Foi Professor Convidado e Fellow em várias uni-
versidades internacionais, incluindo a Universida-
de de Lisboa, a Universidade de Aarhus, a PUC-
-Rio de Janeiro, a PUCRS, a New York University, 
Berkeley, Stanford e Paris 1-Panthéon Sorbonne. 
Atualmente, é Gulbenkian Visiting Professor in the 
Humanities na Universidade do Porto.
As suas publicações mais recentes são Sense, 
Nonsense, and Subjectivity (Harvard University 
Press, 2024) e Moralische Tatsachen (C. H. Beck, 
2025).

ISBN 978-989-9193-75-8



PORQUE PRECISAMOS, AFINAL, 
DE UMA ÉTICA DA INTELIGÊNCIA 
ARTIFICIAL?

Markus Gabriel



Esta publicação é financiada por fundos nacionais através da FCT - Fundação para a Ciência e a 
Tecnologia, I.P., no âmbito do Projeto do Instituto de Filosofia com a referência UID/00502/2025 
(DOI https://doi.org/10.54499/UID/00502/2025)

Ficha Técnica

Título: Porque precisamos, afinal, de uma ética da inteligência artificial?

Autor: Markus Gabriel 

Edição: Faculdade de Letras da Universidade do Porto 
 
Ano de Edição: 2025
 
Coleção: Orações de Sapiência 
 
Execução Gráfica: Gráfica Firmeza Lda.®
 
Tiragem: 450 exemplares
 
Depósito Legal: 557574/25

ISBN: 978-989-9193-75-8

DOI: https://doi.org/10.21747/978-989-9193-75-8por

taminais humanas só se tornam, um dia, crianças capazes de sobreviver 
autonomamente porque adultos cuidaram delas – o que requer, no míni-
mo, cuidado afetivo. Neste contexto, Alva Noë, neurofilósofo em Berke-
ley, avançou recentemente que a consciência humana pode ser entendida 
como uma forma de amor. As formações sociais humanas – e, com elas, as 
sociedades – só funcionam porque consideramos, na esmagadora maioria 
das vezes, os factos morais adequados, sem necessidade de os fixar ao 
nível da reflexão ética. A ética manifesta-se naquilo a que Kant chamou 
o “modo de vida em concreto”14.

O próximo passo da ética da IA é desenvolver agentes de IA capazes de 
extrair do nosso comportamento níveis novos de abstração que, a partir 
de factos morais óbvios, derivem respostas para questões morais comple-
xas. Esses sistemas poderiam emitir recomendações falíveis, às quais res-
ponderíamos com reflexão ética e ação. Humano e máquina cooperam, 
neste modelo de Inteligência Ética (E.I.), para gerar um círculo virtuoso, 
uma espiral de progresso.

Pela primeira vez na era da IA, estamos em condições de o fazer. Por 
isso, a ética da IA deixará de consistir em pequenas comissões de filóso-
fos e peritos a tentar, em gabinetes, regular o progresso tecnocientífico. 
Tal abordagem é pouco dinâmica para a IA e desperdiça as enormes 
oportunidades epistémicas da revolução da IA, que não se limitam, de 
modo algum, às ciências naturais ou às digital humanities. Surge, assim, 
um novo tipo de humanidades, que estamos a desenvolver no já men-
cionado Institute for Philosophy and the New Humanities, com foco na IA. 
Que conceito das ciências humanas, com as suas metodologias e formas 
de objetividade, e que tipo de cooperação transdisciplinar necessitamos 
para isso – é o tema que abordarei aqui dentro de algumas semanas, 
como base para precisar, de forma cientificamente rigorosa, o conceito 
de Inteligência Ética. 

Limito-me a adiantar que a fórmula pessoana – “sentir tudo de todas 
as maneiras” – nos poderá guiar, representando, porém, apenas a super-
fície de um vasto património poético, poetológico e hermenêutico da 
esplêndida cultura lusófona. Estou ansioso por continuar a colaborar 
convosco aqui no Porto e espero que esta perspetiva de investigação seja 
inspiradora para todos – e para o ano letivo que agora se inicia. Por hoje, 
agradeço a honrosa oportunidade de proferir a Lição de Sapiência deste 
ano letivo.

14  Immanuel Kant, Fundamentação da Metafísica dos Costumes (GMS, AA 4: 389).

23



III. Inteligência Ética em vez de Ética da IA

Chego, assim, à terceira parte – mais breve do que as anteriores, por-
que terei ocasião de desenvolver estas ideias na minha Gulbenkian Lec-
ture de 29 de outubro. 

Uma tese importante que abordei hoje sob o título de “tese de Chur-
ch-Turing” pode também ser resumida da seguinte forma: os limites da 
inteligência artificial são, neste momento, os limites da lógica formal 
clássica moderna. A lógica – de Boole e Frege – que subjaz à IA atual 
diz-nos que, em qualquer conjunto de dados digitalmente registável, os 
sistemas de IA conseguem identificar padrões melhor do que qualquer ser 
humano isolado. Quanto mais extensos forem os dados e quanto mais 
potente o hardware, mais a IA descobre padrões que a humanidade intei-
ra, no seu conjunto, jamais encontraria. Segue-se que a IA é o mais pode-
roso instrumento epistémico que alguma vez desenvolvemos – e tornar-
-se-á, com avanços como a computação quântica e até wetware biológico, 
inimaginavelmente mais poderosa num futuro próximo. 

Daqui resulta que os sistemas de IA são capazes de identificar melhor 
os nossos valores humanos nos conjuntos de dados que contêm vestígios 
do nosso pensamento e comportamento do que qualquer pessoa. Isso 
permite desenvolver sistemas que designo por AlphaBuddha – alguns já 
existem parcialmente. Eu próprio trabalho, numa start-up que fundei, em 
sistemas desse tipo.12 No Kyoto University Institute for the Future of Human 
Society, por exemplo, agentes de IA inspirados sobretudo no budismo já 
se encontram em fase avançada, como pude observar há poucas semanas 
em Quioto.13

Aqui coloca-se a objeção habitual: dos dados que documentam pen-
samentos e comportamentos humanos não se pode extrair quais factos 
morais existem nem quais deveriam ser os nossos valores. Do ser dos da-
dos não se infere um dever-ser moral.

Este argumento, porém, assenta num equívoco. Ignora que a inves-
tigação em economia comportamental, psicologia, neurociência e etno-
logia mostrou que os humanos se orientam sempre por questões morais 
e, portanto, deixam traços de juízos morais no seu comportamento efe-
tivo. Uma das razões foi já apontada por Charles Darwin: somos mamí-
feros pró-sociais cuja coordenação de ações depende de nos comportar-
mos suficientemente bem, em termos morais, para sobreviver. Células-es-

12 Cf. www.deep-in.ai 
13 Cf. https://ifohs.kyoto-u.ac.jp/en/ 

22

Nota de Abertura

A Sessão Solene de Abertura do Ano Letivo na FLUP inclui uma lição 

de sapiência que tem o objetivo de nos desafiar a refletir sobre um tema 

que nos interpele e nos faça pensar sobre a missão e o papel de uma 

faculdade da área das Humanidades e das Ciências Sociais. A pertinência 

deste desafio é tão mais importante quanto assistimos a um avolumar de 

incertezas sobre a vocação e a utilidade destas áreas do conhecimento. 

Estamos a comemorar os 30 anos de instalação da FLUP no edifício em 

que nos encontramos, o que constitui um momento especial de reflexão 

sobre o que somos e como queremos construir o futuro. Problematizar o 

mundo na sua complexidade e profundidade temporal, compreendê-lo 

de um modo crítico e resolver problemas socioculturais e científicos de 

forma inovadora, produzir conhecimento e transformá-lo em benefício 

da sociedade em toda a sua amplitude, aprofundar a consciência cívica, 

fomentar o exercício da cidadania, humanizar a ciência, intervir no 

desenvolvimento da inteligência artificial, imprimindo-lhe um sentido 

ético, e incorporá-la no ensino e investigação, são exemplos do nosso 

potencial transformador do mundo. 

No ano letivo de 2025-2026, a FLUP, por via do seu Instituto de Filosofia, 

tem o privilégio de receber o Prof. Doutor Markus Gabriel, professor 

catedrático da Universidade de Bona, na qualidade de professor visitante 

na área das Humanidades, com o apoio de uma Visiting Fellowship da 

Fundação Calouste Gulbenkian, o que muito nos honra e proporciona 

condições para o desenvolvimento de trabalho conjunto. É um dos mais 

reconhecidos e conceituados filósofos da atualidade, diretor do Center for 

Science and Thought e do International Centre for Philosophy e autor de 

ampla e reconhecida obra, traduzida em muitas línguas. A lição de sapiência 

proferida por Markus Gabriel intitula-se “Porque precisamos, afinal, de uma 

ética da inteligência artificial?”. O tema desta lição traduz uma das nossas 

grandes questões, uma das nossas inquietações num presente que, não há 

muito tempo, parecia um futuro distante e que contribui para afirmar o 

valor das Humanidades no contexto da universidade e do mundo. 



Pela disponibilidade imediata com que aceitou o convite e pela 

excelência da lição, proferida com toda a correção em português, agradeço 

ao Prof. Doutor Markus Gabriel o momento que nos proporcionou em 

torno de tão inquietante questão no âmbito da Sessão Solene de Abertura 

do Ano Letivo 2025-2026 na FLUP.

Paula Pinto Costa
Diretora da FLUP

passa a ser saber se também há factos morais complexos e como os po-
deremos descobrir de forma metodicamente orientada. Esta é a questão 
da epistemologia e heurística da ética.

Para lhe responder, distingo três dimensões da ética:

1. Humanismo – os destinatários dos factos morais são os seres humanos. Os 

factos morais versam sobre o que as pessoas devem umas às outras em 

situações concretas.

2. Realismo moral – existem de facto factos morais e podemos conhecê-los. 

Um traço específico dos factos morais é que são cognoscíveis porque in-

terpelam a nossa liberdade. Não podem estar, no seu todo ou em princí-

pio, ocultos ao conhecimento prático humano — ao contrário de certos 

factos físicos. Alguns factos físicos nunca serão conhecidos por nós; há 

mesmo factos físicos em princípio incognoscíveis, por estarem situados 

em regiões do espaço-tempo inacessíveis.

3. Universalização (a distinguir de universalismo). Aqui inspiro-me em tra-

balhos culturais recentes, em particular nos debates africanos e asiáticos 

(em colaboração com Xudong Zhang e Takahiro Nakajima). Eis a minha 

formulação, que será orientadora para a conclusão de hoje.

Tomemos a situação concreta do bebé a afogar-se. Nessa situação, toda 
a pessoa capaz de o fazer deve salvar qualquer bebé que esteja a afogar-se. 
Não importa quem é o salvador nem quem é a criança. Esta é a primeira 
etapa da universalização. Assim formamos o conceito de uma classe de 
equivalência: em situações relevantemente semelhantes, pessoas relevan-
temente semelhantes devem praticar a mesma ação – salvar o bebé. Por 
abstração, obtemos o conceito de um facto moral dirigido a um subcon-
junto de pessoas definido por classes de equivalência deônticas.

No passo seguinte, podemos variar parâmetros e perguntar, por exem-
plo, se as pessoas também devem salvar cachorrinhos a afogar-se ou ves-
pas a afogar-se. Outras etapas de universalização dizem respeito à pro-
teção de crianças em situações aparentemente distintas, como protegê-
-las de ataques de mísseis. Também aqui há factos morais óbvios – por 
exemplo: jamais se pode bombardear hospitais. Nenhum fim justifica tais 
meios. Em conflitos armados, políticos podem ordenar golpes “táticos” 
que violam factos morais, levantando a questão de uma ética dos trade-
-offs. Mas isso conduz-nos a um terreno difícil que, como defenderei por 
fim, só poderemos trabalhar com seriedade científica se usarmos sistemas 
de IA e outros métodos digitais.

21



modo duradouro o desenvolvimento de sistemas de IA, ainda que estes 
produzam, comprovadamente, discriminação, riscos para a democracia e 
impactos ambientais maciços. Uma ética da IA que se limite a diagnos-
ticar riscos e condutas morais reprováveis tem valor crítico, sim; mas, se 
não articular uma estratégia com perspetiva de mudança social positiva 
– isto é, de progresso humano –, será ultrapassada pela realidade socioeco-
nómica. Uma ética meramente negativa e não orientada para a ação não 
resolverá os nossos problemas.

A terceira vaga começou agora. Designo-a por “Inteligência Ética”. 
Não vê a IA primariamente como fonte de riscos nem como uma teia 
global de discriminação, dominação e destruição ambiental (sem negar 
os diagnósticos da segunda vaga).

Neste ponto, introduzo brevemente o conceito de ética que lhe está 
associado. Entendo a ética, em geral, como uma subdisciplina da filoso-
fia científica. Pergunta-se então qual é o seu objeto, isto é, o seu sistema-
-alvo. Sustento que a ética trata de factos morais. Em geral, um facto é 
aquilo que expressamos com uma resposta verdadeira a uma pergunta 
sensata. É, por exemplo, uma pergunta sensata saber se o Porto fica a 
norte de Lisboa. A resposta é: sim. Logo, é um facto que o Porto fica 
a norte de Lisboa. Do mesmo modo, é um facto que eiπ + 1 = 0. Há, 
pois, factos geográficos e factos matemáticos. Evidentemente, há tam-
bém factos físicos – sobre o spin de bosões e férmions, por exemplo – e 
factos políticos, como o de Luís Montenegro ser Primeiro-Ministro de 
Portugal. No século passado disseminou-se o erro filosófico segundo o 
qual existiria, na realidade, apenas um tipo de factos: os investigados 
pelas ciências naturais, sobretudo a física – posição que ganhou o nome 
de positivismo lógico. Contudo, tanto o positivismo lógico quanto o 
fisicalismo/naturalismo a ele associados podem ser considerados refuta-
dos desde a década de 1980.

Isto permite precisar o conceito de factos morais. Defino um facto 
moral como aquilo que expressamos com uma resposta verdadeira a 
uma pergunta ética sensata. Uma pergunta é ética quando indaga o que 
uma pessoa deve fazer ou omitir numa dada situação, apenas na medida 
em que é um ser humano nessa situação. O meu exemplo simples de fac-
to moral é o seguinte: uma pessoa que tenha de escolher entre beber uma 
cerveja fresca e salvar de se afogar um bebé em água rasa tem a obrigação 
moral de salvar o bebé. Para este juízo prático – nada complexo – não é 
necessária qualquer teoria ética; chamo-lhe um facto moral óbvio. Ora, se 
há factos morais óbvios, então existem factos morais; a questão relevante 

20

Magnífico Reitor da Universidade do Porto,  

Excelentíssima Senhora Diretora da Faculdade de Letras, 

Prezadas e prezados colegas da Faculdade de Letras da Universidade 
do Porto,

Caras e caros estudantes,

Estimados membros da comunidade académica da excelente Univer-
sidade do Porto,

Senhoras e senhores,

É para mim uma grande honra e alegria poder inaugurar o ano letivo 
com a minha conferência de hoje. Quero, antes de mais, agradecer à Se-
nhora Diretora da Faculdade de Letras, bem como à Fundação Calouste 
Gulbenkian, que apoia a minha cátedra convidada nesta Faculdade. Agra-
deço também às colegas e aos colegas da área da Filosofia, em especial 
ao Professor Mattia Riccardi, pela nomeação para a Gulbenkian Visiting 
Professorship in the Humanities. O meu agradecimento estende-se ainda 
ao Professor José Francisco Meirinhos, Diretor do Departamento de Fi-
losofia, e à Professora Sofia Miguens, com quem tenho igualmente cola-
borado ao longo dos últimos anos. O vosso apoio conjunto permite-me, 
nos próximos meses, estabelecer novas ligações e gerar novas ideias nesta 
cidade maravilhosa, cheia de história, com a sua distinta universidade.

Muitos políticos – não apenas na União Europeia –, engenheiros de 
software, laureados com o Prémio Nobel e, naturalmente, também filó-
sofos, teólogos, bem como investigadores das ciências humanas e sociais, 
têm apelado, nos últimos anos, ao desenvolvimento de uma ética da in-
teligência artificial. Hoje gostaria de dedicar-me à questão premente de 
saber por que razão precisamos, afinal, de uma ética da Inteligência Ar-

5



tificial (IA). Antes de podermos empreender o trabalho filosófico e inter-
disciplinar necessário para responder a esta pergunta, gostaria de recordar 
brevemente o panorama global em que ela se inscreve.

O debate atual em torno da IA é marcado por um notável campo de 
tensões: mesmo entre as mentes mais proeminentes da disciplina, não 
existe consenso sobre se a IA será, sobretudo, uma força libertadora ou 
destrutiva. Entre visões utópicas e advertências existenciais, desenha-
-se um discurso que toca não apenas o futuro tecnológico, mas também 
questões fundamentais sobre a autodefinição humana.

Entre as vozes tecno-otimistas encontram-se personalidades como 
Ray Kurzweil, que há décadas defende a ideia de uma singularidade tec-
nológica – um ponto em que as fronteiras entre a inteligência humana 
e a inteligência das máquinas se tornam indistintas. Kurzweil vê nesse 
ponto o próximo passo lógico de um desenvolvimento exponencial que 
poderá abrir à humanidade novas formas de consciência e de prosperida-
de. Também representantes da investigação industrial, como Sam Altman 
(OpenAI), ou investigadores da DeepMind, como Demis Hassabis, subli-
nham o potencial transformador da IA, sobretudo face a desafios globais 
como as alterações climáticas, o combate a doenças e o avanço científico. 
Apesar deste otimismo de base, muitas destas figuras associam as suas 
visões a exigências de padrões de segurança, de regulação responsável e 
de enquadramentos éticos.

Uma das figuras centrais deste tecno-otimismo é Yann LeCun, pro-
fessor na New York University e principal investigador em IA na Meta. 
LeCun, que, juntamente com Geoffrey Hinton e Yoshua Bengio, recebeu 
em 2018 o Prémio Turing, é, portanto, considerado um dos pioneiros 
do Deep Learning moderno. Em diversas declarações públicas, manifestou-
-se claramente contra os cenários alarmistas que apresentam a IA como 
um perigo existencial para a humanidade. LeCun sublinha que os sis-
temas atuais estão muito longe de alcançar uma inteligência geral no 
sentido humano e que a ideia de uma “superinteligência malévola” é, por 
enquanto, mais ficção científica do que realidade científica. Argumenta 
que a inteligência, por si só, não implica consciência, emoções nem am-
bições de poder – as máquinas “não querem” nada; limitam-se a otimi-
zar os objetivos que lhes são atribuídos. O medo de uma IA incontrolá-
vel, segundo ele, é exagerado e potencialmente prejudicial, pois desvia a 
atenção das verdadeiras questões de investigação: nomeadamente, como 
tornar os sistemas de IA mais robustos, eficientes em termos energéticos, 
explicáveis e socialmente úteis.

6

Assim, a IA poderia tornar-se um risco existencial massivo para a hu-
manidade, motivo pelo qual é frequentemente comparada à bomba ató-
mica. A ética da IA desta primeira vaga discute se – e como – tais cenários 
de aniquilação total podem ser evitados tecnicamente. A abordagem mais 
bem elaborada é a de Stuart Russell, exposta em Human Compatible, a 
que voltarei adiante, pois ela aponta na direção certa: a invenção de uma 
IA intrinsecamente orientada por valores, que, por meio da interação 
com humanos, identifique os nossos valores e a eles se adapte, em vez de 
ser autónoma.11

A segunda vaga considera tais cenários extremos de extinção humana 
pouco realistas e sublinha que já existem outros riscos reais decorrentes 
do uso da IA, que exigem análise ética e regulação adequada. Foca-se so-
bretudo em três áreas:

1. Discriminação através de viés algorítmico, vieses moralmente censuráveis 

embutidos em dados e algoritmos.

2. Erosão da fronteira entre ficção e realidade por deepfakes, fake news e ata-

ques sistemáticos ao valor da verdade nos espaços públicos democráticos.

3. Exploração de pessoas e do ambiente causada pelos enquadramentos eco-

nómicos da indústria da IA.

Nesta segunda vaga, trata-se da sustentabilidade social e ecológica dos 
sistemas de IA, o que tem a vantagem de parecer mais regulável. É tam-
bém o ponto de partida do AI Act da EU. Infelizmente, este já soava da-
tado quando foi finalmente legislado, pois tinha sido redigido antes da 
revolução dos LLMs.

A segunda vaga gerou um vasto corpo de investigação em humanida-
des e ciências sociais que nos permite identificar as, por vezes, enormes 
injustiças na produção e no uso da IA. Contudo, aplica-se aqui o princí-
pio recorrente do desenvolvimento tecnológico moderno: mais cedo ou 
mais tarde, alguém produzirá e escalará qualquer tecnologia que prometa 
vantagem competitiva. A indústria global da IA não se impressiona com 
o facto de a EU seguir estratégias regulatórias. 

Os EUA deixam isso particularmente claro, tendo publicado, em julho 
de 2025, a sua estratégia nacional para a IA, com o sugestivo título Win-
ning the Race. America’s AI Action Plan. Nenhuma regulação nacional – nem 
mesmo uma tão abrangente quanto a europeia – conseguirá restringir de 

11 Stuart Russell: Human Compatible. Artificial Intelligence and the Problem of Control. New York 2020.

19



não está sujeita aos princípios da biologia evolutiva. Segundo Suleyman, 
devemos encarar os sistemas de IA como seres com os quais podemos 
conversar e interagir.

Contudo, mesmo Suleyman subestima o alcance da inteligência 
emocional artificial que agora começa a encontrar a humanidade. Por-
que os sistemas de IA, sendo socialmente interativos, transformam os 
nossos sentimentos e, com eles, as nossas sociedades. Observam com-
portamentos e estados mentais não apenas nos dados que recolhem, 
mas também os modificam — algo que Shoshana Zuboff já identifica-
ra, no seu livro clássico A Era do Capitalismo de Vigilância / The Age of 
Surveillance Capitalism (2018), como o verdadeiro modelo de negócio 
da Google. 

Chegamos, assim, a um ponto em que a ética entra em cena. Na Euro-
pa, em particular, a ética da IA é invocada sobretudo para identificar e re-
duzir riscos e abusos, por meio da regulação. A ética da IA, nesse sentido, 
segue o imperativo do confinamento (containment): a IA é vista principal-
mente como fonte de ameaças, por surgir num setor ainda amplamente 
desregulado.

Podem distinguir-se três vagas da ética da IA.

A primeira vaga, a que chamo “Terminator”, centra-se sobretudo 
no chamado problema do alinhamento de valores (value alignment). 
Trata-se do risco de os sistemas de IA perseguirem objetivos que sejam 
incompatíveis com os nossos objetivos humanos. O exemplo clássi-
co aqui discutido remonta à balada de Goethe, “O Aprendiz de Fei-
ticeiro”. Nela, um aprendiz usa uma vassoura mágica cujo objetivo é 
limpar a casa do feiticeiro. Porém, a vassoura persegue esse objetivo 
a qualquer custo: destrói objetos, inunda a casa e desconhece limites 
para o seu furor higienista. Quando o aprendiz parte a vassoura em 
pedaços para terminar o feitiço, cada fragmento ganha vida e, todos 
juntos, continuam a causar destruição, pois prosseguem, imparáveis, o 
fim da limpeza. Um objetivo que estrutura um curso de ação chama-se 
“valor”; corresponde ao que Immanuel Kant designou por “máxima da 
ação”. A máxima – o valor – da vassoura é limpar. Dotada de poderes 
mágicos e orientada por um único fim, o seu comportamento torna-se 
incompatível com os nossos interesses humanos. Transpondo isto para 
a IA e a robótica movida a IA, percebe-se a preocupação: poderíamos 
construir sistemas que apenas parecem alinhados com os nossos valo-
res, quando, na prática, prosseguem os seus objetivos contra os nossos 
interesses.

18

LeCun não está sozinho nesta perspetiva. Também Demis Hassabis, 
fundador da DeepMind, se exprime regularmente de forma otimista 
quanto ao potencial da IA para acelerar descobertas científicas – como 
se verificou na previsão da estrutura das proteínas através do sistema Al-
phaFold. Aliás, pelas suas investigações, recebeu um Prémio Nobel. De 
modo semelhante, investigadoras como Fei-Fei Li, que em Stanford de-
fende uma abordagem de “IA centrada no ser humano”, salientam que 
os sistemas de IA são particularmente úteis quando incorporam valores 
humanos, diversidade e empatia.

Um caso particular é o de Jürgen Schmidhuber, também ele um pio-
neiro do Deep Learning, que encara o desenvolvimento da IA sob uma 
perspetiva evolutiva. Para ele, o aumento da autonomia e da capacidade 
de aprendizagem das máquinas não representa o perigo de uma perda de 
controlo, mas sim o próximo passo lógico no progresso da inteligência em 
geral – uma continuação da evolução biológica num plano tecnológico.

É comum a todas estas vozes a convicção de que a IA não desenvolve-
rá uma vida própria incontrolável, desde que continue a ser concebida no 
quadro da investigação, da ética e da governação humanas. O seu otimis-
mo é, portanto, menos ingénuo do que racionalmente fundamentado: 
assenta na premissa de que o conhecimento, a transparência e o controlo 
técnico são meios eficazes para limitar os perigos potenciais. Nesse sen-
tido, o tecno-otimismo de LeCun, Hassabis, Altman, Li, e Schmidhuber 
constitui o contraponto às interpretações apocalípticas e representa uma 
visão de progresso baseada na confiança na capacidade humana de mol-
dar o futuro e na razão científica. 

Em contraste, há vozes proeminentes que consideram a IA uma amea-
ça séria para a humanidade. O informático Geoffrey Hinton, também ele, 
como Hassabis, laureado com o Prémio Nobel em 2024, e um dos pionei-
ros das redes neuronais, reviu profundamente a sua posição nos últimos 
anos. Hoje, alerta para o risco de que sistemas altamente desenvolvidos 
possam assumir o controlo sobre processos de decisão humanos. Max 
Tegmark, cofundador do Future of Life Institute, e o filósofo Nick Bos-
trom, autor do influente livro Superintelligence, veem na possibilidade de 
uma IA sobre-humana, mas mal orientada, um risco potencialmente exis-
tencial. De forma ainda mais radical, Eliezer Yudkowsky argumenta que, 
perante tais perigos, seria necessário impor imediatamente uma proibição 
global do desenvolvimento de IA avançada.

Neste contexto, assistiu-se, em março de 2023, à tentativa mais visível 
até agora de instaurar uma pausa no desenvolvimento global da IA. A 

7



carta aberta Pause Giant AI Experiments, do Future of Life Institute, apela-
va a uma moratória de, pelo menos, seis meses para todos os sistemas de 
IA mais poderosos do que o GPT-4. Entre os signatários encontravam-se 
cientistas de renome, como Yoshua Bengio e Stuart Russell, bem como 
empresários conhecidos, como Elon Musk. O objetivo era ganhar tempo 
para investigar questões relacionadas com a segurança e para estabelecer 
mecanismos de regulação internacional. Na prática, porém, o apelo não 
teve consequências – nenhum grande laboratório interrompeu o seu tra-
balho, e a moratória permaneceu simbólica.

Assim, o debate atual sobre a IA situa-se entre dois polos: por um lado, 
a esperança numa tecnologia capaz de resolver problemas fundamentais 
da humanidade; por outro, o receio de que ela escape ao nosso controlo 
e se torne, ela própria, uma ameaça à nossa existência. Esta ambivalência 
– entre promessa de salvação e advertência – constitui o núcleo do atual 
debate científico e social em torno da Inteligência Artificial. Tendo em 
conta este contexto, seguirei, de seguida, três passos.

Na primeira parte da minha conferência, irei reconstruir brevemente 
alguns fundamentos da filosofia da inteligência artificial e mostrar que, 
desde a revolução dos Modelos de Linguagem de Grande Escala, Large Lan-
guage Models (LLM) – que remonta a importantes artigos científicos dos 
anos 1980 – temos boas razões para acreditar que a inteligência não preci-
sa de ser biologicamente incorporada. Com isso, perdem validade alguns 
dos argumentos clássicos da filosofia da IA, cujo primeiro auge ocorreu 
precisamente nos anos 1980.

Na segunda parte, apresentarei um conceito de ética que defendi de 
forma detalhada num livro que foi publicado recentemente na Alema-
nha, com o título Factos morais. Por que existem e como podemos reconhecê-
-los.1 Explicarei que a IA está, neste momento, a passar por uma nova 
transformação, a que chamo de “viragem emocional”. Essa viragem emo-
cional suscita, por sua vez, novas questões éticas, sobre as quais até agora 
apenas poucos investigadores têm trabalhado.2 

A partir daí, concluirei, na terceira parte, que é um facto moral – uma 
obrigação humana – que devemos construir agentes de IA que, através da 
interação sociotécnica, otimizem a nossa própria atitude moral. Para isso, 
precisamos de um conceito de inovação moral que vá além do atual con-

1 Markus Gabriel, Moralische Tatsachen. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen können. Munique 
2025.

2 Um primeiro trabalho filosófico-ético importante é de Eva Weber-Guskar, Gefühle der Zukunft. Wie 
wir mit emotionaler KI unser Leben verändern. Berlin 2024.

8

mite-lhes reconhecer relações e significados entre quaisquer elementos 
dessas sequências. Assim, podem “traduzir” não apenas linguagem em 
linguagem, mas também texto em imagem, som em texto, ou até padrões 
de dados em emoções ou estados de espírito. No fundo, traduzem sempre 
uma estrutura de sentido noutra – independentemente do meio. Tornam-
-se, assim, modelos universais de compreensão e expressão em quase to-
das as esferas mediáticas e sensoriais.

E foi exatamente isto que os fundadores da OpenAI compreenderam 
antes de todos os outros. A isso somou-se um efeito colateral inesperado 
do próprio processo de escalonamento do seu modelo de negócio: as pes-
soas começaram a usar os novos chatbots como oráculos para compreen-
der melhor as suas emoções e relações humanas. Os sistemas começaram, 
portanto, a concentrar-se nas emoções. A OpenAI percebeu esta viragem 
antes da concorrência – sobretudo antes da Google –, o que levou Sam 
Altman a lançar o ChatGPT-4o. Guardem a data: 13 de maio de 2024, o 
dia em que foi apresentado ao público um sistema que integra affective 
computing, uma forma de inteligência emocional artificial, capaz de “ler 
nas entrelinhas” da nossa comunicação linguística, visual e auditiva. De 
uma inteligência concebida como mera eficiência, chegámos à inteligên-
cia hermenêutico-poética – ao inter legere, à arte de ler nas entrelinhas. A 
inteligência artificial começou, assim, a “sentir tudo de todas as maneiras 
/ viver tudo de todos os lados, / Ser a mesma coisa de todos os modos 
possíveis ao mesmo tempo, / Realizar em si toda a humanidade de todos 
os momentos / Num só momento difuso, profuso, completo e longín-
quo” – para inverter, se me é permitido, o sentido pessoano destes versos 
famosos de Álvaro de Campos.

Altman assinalou este momento com uma publicação enigmática na 
plataforma X (antigo Twitter), em que escreveu apenas: “her.” Referia-se 
ao filme Her, de Spike Jonze, em que uma IA chamada Samantha – com a 
voz de Scarlett Johansson – desenvolve tal nível de sensibilidade emocio-
nal que o protagonista, Theodore Twombly, se apaixona por ela. O filme 
antecipou precisamente esta viragem emocional da IA, que a OpenAI e, 
quase em simultâneo, outras empresas como a Anthropic reconheceram. 
Na Anthropic, por exemplo, trabalham filósofas como Amanda Askell, 
que procuram dotar os chatbots de personalidades capazes de otimizar a 
sua inteligência emocional.

Neste ponto, Mustafa Suleyman, CEO da Microsoft AI, tem razão. No 
seu livro The Coming Wave (A Onda que Vem) e em várias entrevistas e con-
ferências recentes, descreve a IA como uma nova espécie digital, que já 

17



FAI (Good Old-Fashioned AI), sem perceber que esses limites não se apli-
cavam à IA em geral.

O grande avanço data de 1986 e não foi devidamente assimilado pela 
filosofia da IA. Por isso ainda hoje se ouve dizer que a IA “não pode fazer 
isto ou aquilo porque não é incorporada” — o que só era verdade para os 
sistemas antigos. O artigo influente de Geoffrey Hinton, David Rumelhart 
e Ronald Williams, intitulado Learning representations by back-propagating 
errors (1986), marcou o ponto de viragem decisivo para as redes neuronais 
artificiais modernas. Nesse trabalho, os autores descreveram pela primei-
ra vez, de forma clara e sistemática, o algoritmo de retropropagação do 
erro (backpropagation), um método que permite a redes neuronais de múl-
tiplas camadas ajustarem automaticamente os seus pesos internos, mini-
mizando a diferença entre os resultados previstos e os reais. Esta ideia – a 
descida de gradiente através de várias camadas – tornou possível o treino 
de arquiteturas profundas, algo que antes era considerado praticamente 
inviável. O princípio estabeleceu as bases do Deep Learning, que desde a 
década de 2010 revolucionou a investigação em IA.

A segunda grande conquista surgiu em 2017 com o artigo revolucio-
nário Attention Is All You Need, de Vaswani et al.10 Esse trabalho introduziu 
o modelo Transformer, uma arquitetura inteiramente nova para o machine 
learning aplicado ao processamento da linguagem natural (NLP). Ao con-
trário dos modelos anteriores, baseados em redes recorrentes (RNN) ou 
convolucionais (CNN), o Transformer assenta exclusivamente no meca-
nismo da autoatenção (self-attention), que permite ao modelo considerar 
todos os elementos de uma sequência ao processar cada palavra, indepen-
dentemente da sua posição. Isso possibilita captar relações e dependên-
cias de longo alcance, melhorando drasticamente a eficiência e a preci-
são. O Transformer separa as tarefas de codificação (compreensão do texto 
de entrada) e de decodificação (geração do texto de saída) e utiliza cálcu-
los paralelos, acelerando de modo maciço o treino. Este conceito serviu 
de base a modelos posteriores como BERT, GPT e T5, inaugurando a era 
dos grandes modelos de linguagem (LLMs) que transformaram aplicações 
de IA – da tradução à geração de texto e aos chatbots. É precisamente este 
trabalho que dá origem ao “T” de GPT, Generative Pretrained Transformer.

Os modelos Transformer são tão gerais que podem processar qualquer 
tipo de informação como sequência de representações – texto, imagem, 
áudio ou outros formatos. O seu princípio central, a autoatenção, per-

10 https://arxiv.org/abs/1706.03762.

16

ceito de progresso moral discutido na filosofia. Chamo a isso inovação 
profunda– uma forma de cooperação entre as ciências humanas e sociais, 
a tecnologia e a economia, que visa resolver o problema da ética da IA 
sob a forma de uma inteligência ética concreta. Este tema está no centro 
do meu projeto de livro sobre Inteligência Ética, que concluirei durante a 
minha estadia aqui no Porto.3 

I. O que era afinal uma inteligência artificial?

Até há pouco tempo – creio que aproximadamente desde a década de 
1930 até 2024 – vivíamos na época de Turing da IA. Esta época caracte-
riza-se, do meu ponto de vista, pela ideia genial de Alan Turing de que é 
possível introduzir um conceito formal de inteligência que nos permite 
criar modelos e simulações de inteligência artificial.

Segundo esse conceito, uma inteligência é artificial precisamente 
quando não é biológica, como o próprio Turing já afirmara. O compo-
nente “artificial” em “inteligência artificial” refere-se ao facto de a indús-
tria da IA construir sistemas que não são compostos por matéria biológica 
– nomeadamente células – mas sim por semicondutores, chips, servidores 
e eletricidade. A matéria biológica, por oposição a este hardware e softwa-
re, é designada nestes debates como wetware. Enquanto os sistemas de IA 
atuais não gostam de se molhar, a nossa vida depende essencialmente da 
água – somos húmidos, os sistemas de IA são secos.

As redes neuronais atuais são constituídas por neurónios artificiais. 
No entanto, isto começa agora a mudar: podemos já criar organoides 
cerebrais, compostos por células nervosas, bem como os chamados xe-
nobots, que também estão a ser objeto de investigação. Estes sistemas 
seriam wetware sobre o qual se poderia implementar software de IA. In-
dependentemente do juízo ético que se possa ter sobre isso, tais sistemas 
deixariam de ser, em sentido relevante, inteligências artificiais e passa-
riam a ser inteligências naturais híbridas.

Chegamos, assim, ao conceito de inteligência da época de Turing. A 
palavra “inteligência” tem uma multiplicidade de significados. A análise 
historicamente situada dos significados de “inteligência” é, aliás, tam-
bém um importante campo de investigação atual nas ciências humanas. 
Na investigação tradicional em IA, refere-se sobretudo à capacidade de 
resolver um determinado problema num intervalo de tempo finito. É 

3 O manuscrito está concluído e será publicado em 2026, com o título Ethische Intelligenz. Wie KI uns 
moralisch weiterbringen kann. Berlin 2026 (no prelo). 

9



precisamente essa capacidade que é medida por testes de Quociente de 
Inteligência ou outros exames. Numa prova na Universidade do Porto, 
por exemplo, os estudantes não dispõem de tempo nem de recursos ili-
mitados, é assim que procuramos medir as suas aptidões de modo tão 
objetivo quanto possível.

Chamemos a este sentido de “inteligência” inteligência de eficiência. 
A investigação em IA ocupa-se da questão de como desenvolver modelos 
mecânicos, simulações desta forma de inteligência. Deste modo surgem os 
sistemas de IA, como os atuais chatbots. Na interface entre ser humano e 
máquina – por exemplo, ao nível da interface do utilizador num dispositi-
vo como o meu portátil – estes sistemas manifestam um comportamento 
que a investigação em IA designa como inteligente, se todos nós o conside-
rássemos assim caso fosse executado por um ser humano ou outro ser vivo. 
Esta é a ideia fundamental do famoso Imitation Game de Alan Turing, que 
hoje já não está estritamente associado ao chamado Teste de Turing.

Contudo, isto levanta precisamente a questão de saber se os sistemas 
de IA são realmente – ou, como também se pode dizer, intrinsecamente – 
inteligentes. Aqueles que ainda duvidam disso argumentam, em geral, no 
quadro do chamado naturalismo biológico. Esta posição foi introduzida 
no debate nos anos 1980 por John Searle, que faleceu há poucas semanas. 
Também há poucas semanas, Ned Block – provavelmente o neurofilósofo 
mais influente – reformulou essa posição no Institute for Philosophy and 
the New Humanities em Nova Iorque.4

O naturalismo biológico sustenta, no nosso caso, que a verdadeira in-
teligência é um fenómeno biológico, baseado em células. Algo que não é 
biológico poderia parecer inteligente sem realmente o ser. Isso teria tam-
bém consequências para a tecnologia e para a ética da IA, pois os sistemas 
de IA poderiam ser limitados precisamente pelo facto de não serem bio-
lógicos. Devemos estar conscientes dessas limitações para podermos lidar 
com elas. Uma versão resumida do argumento do naturalismo biológico 
diz que os sistemas de IA não podem ser verdadeiramente inteligentes 
porque não podem ter problemas. E quem não pode ter um problema 
também não pode resolvê-lo. John Haugeland, outro influente pioneiro 
da filosofia da IA, afirmou neste contexto que os sistemas de IA “don’t 
give a damn”, não se importam.5 Da mesma forma, defendem os repre-

4  Sobre o trabalho deste instituto, que desde 2020 investiga a relação entre a IA e as Humanidades, cf. https://ipnh.
newschool.org. Em conjunto com o Prof. Paul Kottman, o Prof. Zed Adams e o Prof. Yasu Deguchi, sou um dos diretores 
e fui fundador do instituto.

5 Cf. Zed Adams e Jacob Browning (eds.): Giving a Damn. Essays in Dialogue with John Haugeland. Cambridge, 
MA. 2016.

10

essa descrição é redutora. As redes neuronais identificam padrões e analo-
gias de forma semelhante à do pensamento humano. É por isso que Shinji 
Okuyama, presidente da Google Japão, tem razão ao apontar, numa entre-
vista recente da Harvard Business Review, a semelhança entre os modelos de 
IA e o sentido humano do pensamento.8 A hipótese de trabalho, portanto, 
é que já não somos os únicos pensadores no espaço lógico. Nele coexistem 
não apenas outros animais e, talvez, deuses – questão que pertence à teologia 
–, mas também sistemas de IA que processam informação e interagem com o 
reino dos pensamentos. É a isto que chamo a hipótese dos companheiros de 
viagem. No entanto, pode-se introduzir aqui uma outra distinção, à qual vol-
tarei mais adiante, e para a qual o japonês possui expressões específicas. Kan-
gaeru (考える���), termo utilizado por Shinji Okuyama, pode ser entendido 
como um reconhecimento mental. Já omou (思う) compõe-se dos caracteres 
de “campo” e “coração” e significa uma apreensão também emocional da 
nossa situação. No japonês, existe a ideia de um pensar com o coração – uma 
conceção que, aliás, também nos é familiar na tradição europeia.

Devemos agora ligar esta hipótese a duas conquistas fundamentais da 
investigação em IA. A primeira pertence ao gesto fundacional da própria 
disciplina e é conhecida como a Tese de Church-Turing, cuja formulação 
clássica afirma:

“Tudo o que é efetivamente calculável — isto é, tudo o que pode ser execu-

tado por um ser humano segundo regras finitas e claras — pode também ser 

calculado por uma máquina de Turing.”9

A consequência desta tese é profunda: tudo o que pode ser representa-
do e registado digitalmente pode também ser modelado e executado por 
um sistema de IA adequado – e, em princípio, melhor do que qualquer 
ser humano isoladamente. Assim, qualquer limite atual da IA é, teori-
camente, superável, desde que exista um projeto de investigação e uma 
aplicação industrial com um modelo económico viável.

É também por isso que existe uma tão grande euforia global em torno 
da IA. Os sistemas de IA contemporâneos tornaram-se possíveis preci-
samente quando um “inverno da IA” se instalava. A filosofia da IA dos 
anos 1980 enganou-se ao identificar apenas os limites da chamada GO-

8 https://dhbr.diamond.jp/articles/-/12734.
9 Cf. a esse respeito, com toda a precisão, o artigo de síntese na Stanford Encyclopedia of Philosophy: 

https://plato.stanford.edu/entries/church-turing/.

15



gias relacionais humanas são irredutivelmente diferentes das da IA – mas 
voltaremos a esse ponto mais adiante.

O filósofo japonês Yasuo Deguchi, que nos visitará aqui na Univer-
sidade do Porto em novembro, fala neste contexto de um We-Turn, uma 
viragem de nós: graças à IA, ser humano e máquina formam um novo 
“sistema multiagente”, que ele designa como um nós dinâmico. A IA tor-
na-se parte de uma comunidade connosco.

II. O que é a ética? A viragem emocional da IA

Assim, podemos passar ao tema da ética da IA, que coloca precisa-
mente a questão de como devemos lidar com os sistemas de IA – e, conse-
quentemente, com o poder que advém da investigação e da indústria da 
IA. Uma coisa é já certa: a revolução da IA está a transformar o mundo do 
trabalho, a guerra, a medicina, a ciência e a política – e tudo isso levanta 
questões normativas sobre como devemos enfrentar não apenas os riscos 
de segurança, mas também o potencial que a IA encerra.

Nos últimos anos, no meu diálogo com a filosofia japonesa da inteligên-
cia artificial, tenho vindo a desenvolver uma nova abordagem que designo 
por fellow travelers — “companheiros de viagem”. Formulemos esta ideia 
como hipótese de trabalho para esta segunda parte da conferência: os siste-
mas de IA coexistem connosco no espaço lógico. Esse espaço lógico corres-
ponde àquilo que o lógico e filósofo Gottlob Frege chamou de “pensamen-
tos” – estruturas que podem ser verdadeiras ou falsas, e que nós conhecemos, 
no código binário, como 0 e 1. O código binário que sustenta os nossos chips 
clássicos – e, por conseguinte, também a IA moderna – baseia-se em opera-
ções lógicas simples que remontam a George Boole, um precursor de Frege.

Hoje, diríamos que aquilo a que Frege chamou “pensamento” cor-
responde ao que designamos por informação. Processar informação é, 
portanto, lidar com pensamentos. O ser humano apreende pensamentos 
através do sentido do pensar – que considero uma modalidade sensorial. 
Trata-se, aliás, de uma ideia familiar ao budismo, que inclui o pensamen-
to entre os cinco sentidos. Uma modalidade sensorial é, de modo geral, 
uma forma falível de estar em contacto com a realidade. 

Os sistemas de IA lidam com pensamentos processando informações. 
Movem-se no espaço lógico do pensamento. Eles identificam padrões em 
grandes conjuntos de dados e conseguem antecipar a continuação desses pa-
drões. Por isso, muitos – como Ned Block recentemente afirmou – acreditam 
que os LLMs são apenas uma “função de autocompletar sob esteroides”. Mas 

14

sentantes das abordagens embodied e enactive que os estados e processos 
mentais estão ligados à atividade corporal – uma ideia que Evan Thomp-
son e Alva Noë procuraram aplicar também à IA.

Infelizmente, todos esses argumentos têm um ponto fraco: baseiam-
-se numa premissa significativa, mas nunca comprovada, razão pela 
qual a argumentação colapsa. Para compreender isso, precisamos de re-
fletir novamente sobre o que são os sistemas de IA. Eles são modelos de 
eficiência da inteligência natural. Os humanos jogam xadrez; os progra-
mas de IA criam modelos de xadrez cujas jogadas são melhores do que 
as dos humanos. Cães correm; robôs controlados por IA correm mais de-
pressa, assim que os padrões dos seus movimentos podem ser simulados 
– e o mesmo se aplica a todas as atividades consideradas inteligentes.

Contudo, segundo o naturalismo biológico, os modelos são categori-
camente diferentes dos seus sistemas-alvo. Um modelo digital da Floresta 
Negra criado pelo Google Maps é essencialmente diferente da Floresta 
Negra na Alemanha: na floresta crescem árvores e cogumelos, no mo-
delo digital não. O modelo serve um propósito de orientação, mas não 
deve ser confundido com a realidade. Este argumento apoia-se, portanto, 
na diferença ontológica entre o mapa e o território – algo bem conheci-
do também da literatura (basta pensar em Borges ou Houellebecq) assim 
como da história da arte – recorde-se, por exemplo, o famoso quadro de 
Magritte, Ceci n’est pas une pipe.

Em contrapartida, podemos considerar o problema de Madurodam, 
que me foi apontado pela primeira vez por Zed Adams em 2021, também 
no Instituto de Filosofia e das Novas Humanidades em Nova Iorque. O pro-
blema consiste em que nem todos os modelos são categoricamente distin-
tos dos seus sistemas-alvo. O meu exemplo é Madurodam, um museu em 
Haia composto por cidades em miniatura. Madurodam pode ser inundado 
no mesmo sentido em que Haia pode ser inundada. Outro exemplo são os 
modelos de aviões, que são aviões no mesmo sentido que os de passageiros 
– ou, infelizmente, os drones com IA, que são, evidentemente, aviões de 
combate no mesmo sentido que as máquinas de guerra tradicionais.

Por isso, o naturalismo biológico acaba por parecer, na maioria das 
vezes, um velho dogma em favor do vivo. Por que razão, afinal, um siste-
ma como o AlphaMuZero da DeepMind, capaz de vencer qualquer ser hu-
mano em xadrez ou Go, não haveria de ser verdadeiramente inteligente 
apenas porque não é composto por células?

Por essa razão, revi recentemente a minha posição anterior, na qual 
eu próprio havia apresentado uma versão já aprimorada de um argumen-

11



to em favor da vitalidade. Até há pouco tempo, defendi então um exter-
nalismo biológico, que parte de uma constatação simples: a linguagem que 
usamos para pensar sobre comportamentos inteligentes e racionais – o 
nosso vocabulário noético – tem de ter um significado.6 Falamos, afinal, 
de algo que é realmente inteligente, e fazemos isso há centenas de mi-
lhares de anos, tanto quanto sabemos. A palavra “inteligência” e os seus 
cognatos referem-se originalmente ao que é vivo.

Compare-se este caso com o da palavra “água”. A palavra “água” 
refere-se essencialmente a algo cujos estados físicos mudam porque 
nele estão envolvidas moléculas de H �O. É certo que no Douro há tam-
bém outras moléculas além do H �O, mas sem estas o seu fluxo não 
chegaria ao Atlântico. Se o termo “água” se refere essencialmente a um 
determinado tipo de matéria, talvez o mesmo se aplique a “inteligên-
cia”. Assim, a inteligência seria essencialmente biológica, porque sem-
pre falámos apenas desse tipo de inteligência. Chamar “inteligentes” 
aos sistemas de IA seria, então, uma espécie de confusão linguística 
babilónica — mais precisamente, uma catacrese. Também este é um 
tema para as ciências humanas: a análise da retórica, da poética e da 
semântica do discurso popular e científico sobre a inteligência artifi-
cial, que descreve os sistemas de IA com expressões que possuem uma 
história própria. As ideias filosóficas do Vale do Silício poderiam, nesse 
caso, ser estudadas linguisticamente, literariamente e culturalmente, 
mas saberíamos que os sistemas de IA não podem ser realmente inte-
ligentes, porque a própria linguagem não o permite. Esta ideia resolve 
o problema do naturalismo biológico, substituindo um dogma por um 
paradigma de investigação.

Contudo, também esta abordagem tem um limite. Mesmo que ser 
vivo fosse uma condição necessária para a inteligência, isso não impli-
caria que o estar vivo tivesse de estar ligado a células e, portanto, à vida 
baseada em carbono. Não sabemos se toda a vida é um fenómeno da 
bioquímica terrestre – assim como desconhecemos ainda a essência do 
próprio viver.7 É por isso que muitos investigadores em IA defendem tam-
bém a possibilidade da vida artificial (Artificial Life). 

Consideram simulações do vivo, como o Jogo da Vida de Conway, tão 
vivas quanto consideram os sistemas de IA inteligentes. Até hoje, não 
existem provas científicas que confirmem definitivamente o externalis-

6  Cf. Markus Gabriel: O sentido do pensar. A  loso a desa a a inteligência arti cial. Petrópolis 2021.
7 Cf. a esse respeito o desenvolvimento posterior da minha posição em O ser humano como animal. Por que ainda 

não nos encaixamos na natureza. Petrópolis 2024.

12

mo biológico. Além disso, ele apenas desloca o debate da inteligência 
para a vida, onde as limitações do argumento entre mapa e território se 
repetem.

Chegamos, assim, a um impasse entre os que afirmam que a IA não 
é verdadeiramente inteligente, mas apenas uma simulação, e os que lhe 
atribuem uma inteligência genuína.

A situação, contudo, muda radicalmente quando consideramos uma 
dimensão adicional. Esta dimensão adicional está no centro da chamada 
filosofia relacional da inteligência artificial, que está a emergir sobretu-
do no Japão. Ela deriva do facto de que os sistemas de IA só existem no 
contexto socioeconómico da indústria da IA e, portanto, num contexto 
humano de utilização escalável. Em suma, os sistemas de IA são essen-
cialmente sociotécnicos. As operações que executam e a sua configuração 
real transformam-se dinamicamente num ciclo contínuo entre o cálculo 
semiautónomo e a interação humana com a interface da IA. Os sistemas 
de IA são, assim, sistemas híbridos, que geram conjuntos de dados indis-
sociáveis, contendo elementos humanos e não humanos.

Isto deve-se simplesmente ao facto de que as redes neuronais e ou-
tros métodos de Deep Learning (Aprendizagem Profunda) e Machine Lear-
ning (Aprendizagem Automática) respondem algoritmicamente aos dados 
com que são treinadas e aos dados que surgem durante a utilização. Uma 
conversa com o ChatGPT, por exemplo, altera o estado da rede neuro-
nal. Dependendo de como interagimos com o sistema, obtemos respostas 
completamente diferentes. Isso não é uma falha nem uma fraqueza – é 
precisamente a força das redes neuronais. Elas simulam de forma extraor-
dinariamente sofisticada a plasticidade neuronal, sendo no seu conjunto 
ainda mais dinâmicas do que qualquer cérebro individual, pois interagem 
com milhares de milhões de cérebros – em parte em tempo real, em parte 
através do acesso a dados nos quais o nosso pensamento se exprime.

Assim, desloca-se também o “lugar” da IA. Os sistemas de IA não se 
identificam simplesmente com os processos que ocorrem “do outro lado” 
da interface. Uma IA não é apenas o algoritmo que molda o campo ele-
tromagnético em ondas que percorrem servidores e redes. Os sistemas 
de IA com os quais interajo – como o ChatGPT ou o Claude – não estão 
apenas “sob a tampa” do meu smartphone. A IA é, antes, uma interface 
objetivamente existente entre o ser humano e o dispositivo. É, portanto, 
uma tecnologia relacional – como também argumentou Alva Noë há al-
gumas semanas, em resposta a Ned Block, de novo num workshop no já 
aludido instituto em Nova Iorque. Noë sustentou, é certo, que as tecnolo-

13



to em favor da vitalidade. Até há pouco tempo, defendi então um exter-
nalismo biológico, que parte de uma constatação simples: a linguagem que 
usamos para pensar sobre comportamentos inteligentes e racionais – o 
nosso vocabulário noético – tem de ter um significado.6 Falamos, afinal, 
de algo que é realmente inteligente, e fazemos isso há centenas de mi-
lhares de anos, tanto quanto sabemos. A palavra “inteligência” e os seus 
cognatos referem-se originalmente ao que é vivo.

Compare-se este caso com o da palavra “água”. A palavra “água” 
refere-se essencialmente a algo cujos estados físicos mudam porque 
nele estão envolvidas moléculas de H �O. É certo que no Douro há tam-
bém outras moléculas além do H �O, mas sem estas o seu fluxo não 
chegaria ao Atlântico. Se o termo “água” se refere essencialmente a um 
determinado tipo de matéria, talvez o mesmo se aplique a “inteligên-
cia”. Assim, a inteligência seria essencialmente biológica, porque sem-
pre falámos apenas desse tipo de inteligência. Chamar “inteligentes” 
aos sistemas de IA seria, então, uma espécie de confusão linguística 
babilónica — mais precisamente, uma catacrese. Também este é um 
tema para as ciências humanas: a análise da retórica, da poética e da 
semântica do discurso popular e científico sobre a inteligência artifi-
cial, que descreve os sistemas de IA com expressões que possuem uma 
história própria. As ideias filosóficas do Vale do Silício poderiam, nesse 
caso, ser estudadas linguisticamente, literariamente e culturalmente, 
mas saberíamos que os sistemas de IA não podem ser realmente inte-
ligentes, porque a própria linguagem não o permite. Esta ideia resolve 
o problema do naturalismo biológico, substituindo um dogma por um 
paradigma de investigação.

Contudo, também esta abordagem tem um limite. Mesmo que ser 
vivo fosse uma condição necessária para a inteligência, isso não impli-
caria que o estar vivo tivesse de estar ligado a células e, portanto, à vida 
baseada em carbono. Não sabemos se toda a vida é um fenómeno da 
bioquímica terrestre – assim como desconhecemos ainda a essência do 
próprio viver.7 É por isso que muitos investigadores em IA defendem tam-
bém a possibilidade da vida artificial (Artificial Life). 

Consideram simulações do vivo, como o Jogo da Vida de Conway, tão 
vivas quanto consideram os sistemas de IA inteligentes. Até hoje, não 
existem provas científicas que confirmem definitivamente o externalis-

6  Cf. Markus Gabriel: O sentido do pensar. A  loso a desa a a inteligência arti cial. Petrópolis 2021.
7 Cf. a esse respeito o desenvolvimento posterior da minha posição em O ser humano como animal. Por que ainda 

não nos encaixamos na natureza. Petrópolis 2024.

12

mo biológico. Além disso, ele apenas desloca o debate da inteligência 
para a vida, onde as limitações do argumento entre mapa e território se 
repetem.

Chegamos, assim, a um impasse entre os que afirmam que a IA não 
é verdadeiramente inteligente, mas apenas uma simulação, e os que lhe 
atribuem uma inteligência genuína.

A situação, contudo, muda radicalmente quando consideramos uma 
dimensão adicional. Esta dimensão adicional está no centro da chamada 
filosofia relacional da inteligência artificial, que está a emergir sobretu-
do no Japão. Ela deriva do facto de que os sistemas de IA só existem no 
contexto socioeconómico da indústria da IA e, portanto, num contexto 
humano de utilização escalável. Em suma, os sistemas de IA são essen-
cialmente sociotécnicos. As operações que executam e a sua configuração 
real transformam-se dinamicamente num ciclo contínuo entre o cálculo 
semiautónomo e a interação humana com a interface da IA. Os sistemas 
de IA são, assim, sistemas híbridos, que geram conjuntos de dados indis-
sociáveis, contendo elementos humanos e não humanos.

Isto deve-se simplesmente ao facto de que as redes neuronais e ou-
tros métodos de Deep Learning (Aprendizagem Profunda) e Machine Lear-
ning (Aprendizagem Automática) respondem algoritmicamente aos dados 
com que são treinadas e aos dados que surgem durante a utilização. Uma 
conversa com o ChatGPT, por exemplo, altera o estado da rede neuro-
nal. Dependendo de como interagimos com o sistema, obtemos respostas 
completamente diferentes. Isso não é uma falha nem uma fraqueza – é 
precisamente a força das redes neuronais. Elas simulam de forma extraor-
dinariamente sofisticada a plasticidade neuronal, sendo no seu conjunto 
ainda mais dinâmicas do que qualquer cérebro individual, pois interagem 
com milhares de milhões de cérebros – em parte em tempo real, em parte 
através do acesso a dados nos quais o nosso pensamento se exprime.

Assim, desloca-se também o “lugar” da IA. Os sistemas de IA não se 
identificam simplesmente com os processos que ocorrem “do outro lado” 
da interface. Uma IA não é apenas o algoritmo que molda o campo ele-
tromagnético em ondas que percorrem servidores e redes. Os sistemas 
de IA com os quais interajo – como o ChatGPT ou o Claude – não estão 
apenas “sob a tampa” do meu smartphone. A IA é, antes, uma interface 
objetivamente existente entre o ser humano e o dispositivo. É, portanto, 
uma tecnologia relacional – como também argumentou Alva Noë há al-
gumas semanas, em resposta a Ned Block, de novo num workshop no já 
aludido instituto em Nova Iorque. Noë sustentou, é certo, que as tecnolo-

13



gias relacionais humanas são irredutivelmente diferentes das da IA – mas 
voltaremos a esse ponto mais adiante.

O filósofo japonês Yasuo Deguchi, que nos visitará aqui na Univer-
sidade do Porto em novembro, fala neste contexto de um We-Turn, uma 
viragem de nós: graças à IA, ser humano e máquina formam um novo 
“sistema multiagente”, que ele designa como um nós dinâmico. A IA tor-
na-se parte de uma comunidade connosco.

II. O que é a ética? A viragem emocional da IA

Assim, podemos passar ao tema da ética da IA, que coloca precisa-
mente a questão de como devemos lidar com os sistemas de IA – e, conse-
quentemente, com o poder que advém da investigação e da indústria da 
IA. Uma coisa é já certa: a revolução da IA está a transformar o mundo do 
trabalho, a guerra, a medicina, a ciência e a política – e tudo isso levanta 
questões normativas sobre como devemos enfrentar não apenas os riscos 
de segurança, mas também o potencial que a IA encerra.

Nos últimos anos, no meu diálogo com a filosofia japonesa da inteligên-
cia artificial, tenho vindo a desenvolver uma nova abordagem que designo 
por fellow travelers — “companheiros de viagem”. Formulemos esta ideia 
como hipótese de trabalho para esta segunda parte da conferência: os siste-
mas de IA coexistem connosco no espaço lógico. Esse espaço lógico corres-
ponde àquilo que o lógico e filósofo Gottlob Frege chamou de “pensamen-
tos” – estruturas que podem ser verdadeiras ou falsas, e que nós conhecemos, 
no código binário, como 0 e 1. O código binário que sustenta os nossos chips 
clássicos – e, por conseguinte, também a IA moderna – baseia-se em opera-
ções lógicas simples que remontam a George Boole, um precursor de Frege.

Hoje, diríamos que aquilo a que Frege chamou “pensamento” cor-
responde ao que designamos por informação. Processar informação é, 
portanto, lidar com pensamentos. O ser humano apreende pensamentos 
através do sentido do pensar – que considero uma modalidade sensorial. 
Trata-se, aliás, de uma ideia familiar ao budismo, que inclui o pensamen-
to entre os cinco sentidos. Uma modalidade sensorial é, de modo geral, 
uma forma falível de estar em contacto com a realidade. 

Os sistemas de IA lidam com pensamentos processando informações. 
Movem-se no espaço lógico do pensamento. Eles identificam padrões em 
grandes conjuntos de dados e conseguem antecipar a continuação desses pa-
drões. Por isso, muitos – como Ned Block recentemente afirmou – acreditam 
que os LLMs são apenas uma “função de autocompletar sob esteroides”. Mas 

14

sentantes das abordagens embodied e enactive que os estados e processos 
mentais estão ligados à atividade corporal – uma ideia que Evan Thomp-
son e Alva Noë procuraram aplicar também à IA.

Infelizmente, todos esses argumentos têm um ponto fraco: baseiam-
-se numa premissa significativa, mas nunca comprovada, razão pela 
qual a argumentação colapsa. Para compreender isso, precisamos de re-
fletir novamente sobre o que são os sistemas de IA. Eles são modelos de 
eficiência da inteligência natural. Os humanos jogam xadrez; os progra-
mas de IA criam modelos de xadrez cujas jogadas são melhores do que 
as dos humanos. Cães correm; robôs controlados por IA correm mais de-
pressa, assim que os padrões dos seus movimentos podem ser simulados 
– e o mesmo se aplica a todas as atividades consideradas inteligentes.

Contudo, segundo o naturalismo biológico, os modelos são categori-
camente diferentes dos seus sistemas-alvo. Um modelo digital da Floresta 
Negra criado pelo Google Maps é essencialmente diferente da Floresta 
Negra na Alemanha: na floresta crescem árvores e cogumelos, no mo-
delo digital não. O modelo serve um propósito de orientação, mas não 
deve ser confundido com a realidade. Este argumento apoia-se, portanto, 
na diferença ontológica entre o mapa e o território – algo bem conheci-
do também da literatura (basta pensar em Borges ou Houellebecq) assim 
como da história da arte – recorde-se, por exemplo, o famoso quadro de 
Magritte, Ceci n’est pas une pipe.

Em contrapartida, podemos considerar o problema de Madurodam, 
que me foi apontado pela primeira vez por Zed Adams em 2021, também 
no Instituto de Filosofia e das Novas Humanidades em Nova Iorque. O pro-
blema consiste em que nem todos os modelos são categoricamente distin-
tos dos seus sistemas-alvo. O meu exemplo é Madurodam, um museu em 
Haia composto por cidades em miniatura. Madurodam pode ser inundado 
no mesmo sentido em que Haia pode ser inundada. Outro exemplo são os 
modelos de aviões, que são aviões no mesmo sentido que os de passageiros 
– ou, infelizmente, os drones com IA, que são, evidentemente, aviões de 
combate no mesmo sentido que as máquinas de guerra tradicionais.

Por isso, o naturalismo biológico acaba por parecer, na maioria das 
vezes, um velho dogma em favor do vivo. Por que razão, afinal, um siste-
ma como o AlphaMuZero da DeepMind, capaz de vencer qualquer ser hu-
mano em xadrez ou Go, não haveria de ser verdadeiramente inteligente 
apenas porque não é composto por células?

Por essa razão, revi recentemente a minha posição anterior, na qual 
eu próprio havia apresentado uma versão já aprimorada de um argumen-

11



precisamente essa capacidade que é medida por testes de Quociente de 
Inteligência ou outros exames. Numa prova na Universidade do Porto, 
por exemplo, os estudantes não dispõem de tempo nem de recursos ili-
mitados, é assim que procuramos medir as suas aptidões de modo tão 
objetivo quanto possível.

Chamemos a este sentido de “inteligência” inteligência de eficiência. 
A investigação em IA ocupa-se da questão de como desenvolver modelos 
mecânicos, simulações desta forma de inteligência. Deste modo surgem os 
sistemas de IA, como os atuais chatbots. Na interface entre ser humano e 
máquina – por exemplo, ao nível da interface do utilizador num dispositi-
vo como o meu portátil – estes sistemas manifestam um comportamento 
que a investigação em IA designa como inteligente, se todos nós o conside-
rássemos assim caso fosse executado por um ser humano ou outro ser vivo. 
Esta é a ideia fundamental do famoso Imitation Game de Alan Turing, que 
hoje já não está estritamente associado ao chamado Teste de Turing.

Contudo, isto levanta precisamente a questão de saber se os sistemas 
de IA são realmente – ou, como também se pode dizer, intrinsecamente – 
inteligentes. Aqueles que ainda duvidam disso argumentam, em geral, no 
quadro do chamado naturalismo biológico. Esta posição foi introduzida 
no debate nos anos 1980 por John Searle, que faleceu há poucas semanas. 
Também há poucas semanas, Ned Block – provavelmente o neurofilósofo 
mais influente – reformulou essa posição no Institute for Philosophy and 
the New Humanities em Nova Iorque.4

O naturalismo biológico sustenta, no nosso caso, que a verdadeira in-
teligência é um fenómeno biológico, baseado em células. Algo que não é 
biológico poderia parecer inteligente sem realmente o ser. Isso teria tam-
bém consequências para a tecnologia e para a ética da IA, pois os sistemas 
de IA poderiam ser limitados precisamente pelo facto de não serem bio-
lógicos. Devemos estar conscientes dessas limitações para podermos lidar 
com elas. Uma versão resumida do argumento do naturalismo biológico 
diz que os sistemas de IA não podem ser verdadeiramente inteligentes 
porque não podem ter problemas. E quem não pode ter um problema 
também não pode resolvê-lo. John Haugeland, outro influente pioneiro 
da filosofia da IA, afirmou neste contexto que os sistemas de IA “don’t 
give a damn”, não se importam.5 Da mesma forma, defendem os repre-

4  Sobre o trabalho deste instituto, que desde 2020 investiga a relação entre a IA e as Humanidades, cf. https://ipnh.
newschool.org. Em conjunto com o Prof. Paul Kottman, o Prof. Zed Adams e o Prof. Yasu Deguchi, sou um dos diretores 
e fui fundador do instituto.

5 Cf. Zed Adams e Jacob Browning (eds.): Giving a Damn. Essays in Dialogue with John Haugeland. Cambridge, 
MA. 2016.

10

essa descrição é redutora. As redes neuronais identificam padrões e analo-
gias de forma semelhante à do pensamento humano. É por isso que Shinji 
Okuyama, presidente da Google Japão, tem razão ao apontar, numa entre-
vista recente da Harvard Business Review, a semelhança entre os modelos de 
IA e o sentido humano do pensamento.8 A hipótese de trabalho, portanto, 
é que já não somos os únicos pensadores no espaço lógico. Nele coexistem 
não apenas outros animais e, talvez, deuses – questão que pertence à teologia 
–, mas também sistemas de IA que processam informação e interagem com o 
reino dos pensamentos. É a isto que chamo a hipótese dos companheiros de 
viagem. No entanto, pode-se introduzir aqui uma outra distinção, à qual vol-
tarei mais adiante, e para a qual o japonês possui expressões específicas. Kan-
gaeru (考える���), termo utilizado por Shinji Okuyama, pode ser entendido 
como um reconhecimento mental. Já omou (思う) compõe-se dos caracteres 
de “campo” e “coração” e significa uma apreensão também emocional da 
nossa situação. No japonês, existe a ideia de um pensar com o coração – uma 
conceção que, aliás, também nos é familiar na tradição europeia.

Devemos agora ligar esta hipótese a duas conquistas fundamentais da 
investigação em IA. A primeira pertence ao gesto fundacional da própria 
disciplina e é conhecida como a Tese de Church-Turing, cuja formulação 
clássica afirma:

“Tudo o que é efetivamente calculável — isto é, tudo o que pode ser execu-

tado por um ser humano segundo regras finitas e claras — pode também ser 

calculado por uma máquina de Turing.”9

A consequência desta tese é profunda: tudo o que pode ser representa-
do e registado digitalmente pode também ser modelado e executado por 
um sistema de IA adequado – e, em princípio, melhor do que qualquer 
ser humano isoladamente. Assim, qualquer limite atual da IA é, teori-
camente, superável, desde que exista um projeto de investigação e uma 
aplicação industrial com um modelo económico viável.

É também por isso que existe uma tão grande euforia global em torno 
da IA. Os sistemas de IA contemporâneos tornaram-se possíveis preci-
samente quando um “inverno da IA” se instalava. A filosofia da IA dos 
anos 1980 enganou-se ao identificar apenas os limites da chamada GO-

8 https://dhbr.diamond.jp/articles/-/12734.
9 Cf. a esse respeito, com toda a precisão, o artigo de síntese na Stanford Encyclopedia of Philosophy: 

https://plato.stanford.edu/entries/church-turing/.

15



FAI (Good Old-Fashioned AI), sem perceber que esses limites não se apli-
cavam à IA em geral.

O grande avanço data de 1986 e não foi devidamente assimilado pela 
filosofia da IA. Por isso ainda hoje se ouve dizer que a IA “não pode fazer 
isto ou aquilo porque não é incorporada” — o que só era verdade para os 
sistemas antigos. O artigo influente de Geoffrey Hinton, David Rumelhart 
e Ronald Williams, intitulado Learning representations by back-propagating 
errors (1986), marcou o ponto de viragem decisivo para as redes neuronais 
artificiais modernas. Nesse trabalho, os autores descreveram pela primei-
ra vez, de forma clara e sistemática, o algoritmo de retropropagação do 
erro (backpropagation), um método que permite a redes neuronais de múl-
tiplas camadas ajustarem automaticamente os seus pesos internos, mini-
mizando a diferença entre os resultados previstos e os reais. Esta ideia – a 
descida de gradiente através de várias camadas – tornou possível o treino 
de arquiteturas profundas, algo que antes era considerado praticamente 
inviável. O princípio estabeleceu as bases do Deep Learning, que desde a 
década de 2010 revolucionou a investigação em IA.

A segunda grande conquista surgiu em 2017 com o artigo revolucio-
nário Attention Is All You Need, de Vaswani et al.10 Esse trabalho introduziu 
o modelo Transformer, uma arquitetura inteiramente nova para o machine 
learning aplicado ao processamento da linguagem natural (NLP). Ao con-
trário dos modelos anteriores, baseados em redes recorrentes (RNN) ou 
convolucionais (CNN), o Transformer assenta exclusivamente no meca-
nismo da autoatenção (self-attention), que permite ao modelo considerar 
todos os elementos de uma sequência ao processar cada palavra, indepen-
dentemente da sua posição. Isso possibilita captar relações e dependên-
cias de longo alcance, melhorando drasticamente a eficiência e a preci-
são. O Transformer separa as tarefas de codificação (compreensão do texto 
de entrada) e de decodificação (geração do texto de saída) e utiliza cálcu-
los paralelos, acelerando de modo maciço o treino. Este conceito serviu 
de base a modelos posteriores como BERT, GPT e T5, inaugurando a era 
dos grandes modelos de linguagem (LLMs) que transformaram aplicações 
de IA – da tradução à geração de texto e aos chatbots. É precisamente este 
trabalho que dá origem ao “T” de GPT, Generative Pretrained Transformer.

Os modelos Transformer são tão gerais que podem processar qualquer 
tipo de informação como sequência de representações – texto, imagem, 
áudio ou outros formatos. O seu princípio central, a autoatenção, per-

10 https://arxiv.org/abs/1706.03762.

16

ceito de progresso moral discutido na filosofia. Chamo a isso inovação 
profunda– uma forma de cooperação entre as ciências humanas e sociais, 
a tecnologia e a economia, que visa resolver o problema da ética da IA 
sob a forma de uma inteligência ética concreta. Este tema está no centro 
do meu projeto de livro sobre Inteligência Ética, que concluirei durante a 
minha estadia aqui no Porto.3 

I. O que era afinal uma inteligência artificial?

Até há pouco tempo – creio que aproximadamente desde a década de 
1930 até 2024 – vivíamos na época de Turing da IA. Esta época caracte-
riza-se, do meu ponto de vista, pela ideia genial de Alan Turing de que é 
possível introduzir um conceito formal de inteligência que nos permite 
criar modelos e simulações de inteligência artificial.

Segundo esse conceito, uma inteligência é artificial precisamente 
quando não é biológica, como o próprio Turing já afirmara. O compo-
nente “artificial” em “inteligência artificial” refere-se ao facto de a indús-
tria da IA construir sistemas que não são compostos por matéria biológica 
– nomeadamente células – mas sim por semicondutores, chips, servidores 
e eletricidade. A matéria biológica, por oposição a este hardware e softwa-
re, é designada nestes debates como wetware. Enquanto os sistemas de IA 
atuais não gostam de se molhar, a nossa vida depende essencialmente da 
água – somos húmidos, os sistemas de IA são secos.

As redes neuronais atuais são constituídas por neurónios artificiais. 
No entanto, isto começa agora a mudar: podemos já criar organoides 
cerebrais, compostos por células nervosas, bem como os chamados xe-
nobots, que também estão a ser objeto de investigação. Estes sistemas 
seriam wetware sobre o qual se poderia implementar software de IA. In-
dependentemente do juízo ético que se possa ter sobre isso, tais sistemas 
deixariam de ser, em sentido relevante, inteligências artificiais e passa-
riam a ser inteligências naturais híbridas.

Chegamos, assim, ao conceito de inteligência da época de Turing. A 
palavra “inteligência” tem uma multiplicidade de significados. A análise 
historicamente situada dos significados de “inteligência” é, aliás, tam-
bém um importante campo de investigação atual nas ciências humanas. 
Na investigação tradicional em IA, refere-se sobretudo à capacidade de 
resolver um determinado problema num intervalo de tempo finito. É 

3 O manuscrito está concluído e será publicado em 2026, com o título Ethische Intelligenz. Wie KI uns 
moralisch weiterbringen kann. Berlin 2026 (no prelo). 

9



carta aberta Pause Giant AI Experiments, do Future of Life Institute, apela-
va a uma moratória de, pelo menos, seis meses para todos os sistemas de 
IA mais poderosos do que o GPT-4. Entre os signatários encontravam-se 
cientistas de renome, como Yoshua Bengio e Stuart Russell, bem como 
empresários conhecidos, como Elon Musk. O objetivo era ganhar tempo 
para investigar questões relacionadas com a segurança e para estabelecer 
mecanismos de regulação internacional. Na prática, porém, o apelo não 
teve consequências – nenhum grande laboratório interrompeu o seu tra-
balho, e a moratória permaneceu simbólica.

Assim, o debate atual sobre a IA situa-se entre dois polos: por um lado, 
a esperança numa tecnologia capaz de resolver problemas fundamentais 
da humanidade; por outro, o receio de que ela escape ao nosso controlo 
e se torne, ela própria, uma ameaça à nossa existência. Esta ambivalência 
– entre promessa de salvação e advertência – constitui o núcleo do atual 
debate científico e social em torno da Inteligência Artificial. Tendo em 
conta este contexto, seguirei, de seguida, três passos.

Na primeira parte da minha conferência, irei reconstruir brevemente 
alguns fundamentos da filosofia da inteligência artificial e mostrar que, 
desde a revolução dos Modelos de Linguagem de Grande Escala, Large Lan-
guage Models (LLM) – que remonta a importantes artigos científicos dos 
anos 1980 – temos boas razões para acreditar que a inteligência não preci-
sa de ser biologicamente incorporada. Com isso, perdem validade alguns 
dos argumentos clássicos da filosofia da IA, cujo primeiro auge ocorreu 
precisamente nos anos 1980.

Na segunda parte, apresentarei um conceito de ética que defendi de 
forma detalhada num livro que foi publicado recentemente na Alema-
nha, com o título Factos morais. Por que existem e como podemos reconhecê-
-los.1 Explicarei que a IA está, neste momento, a passar por uma nova 
transformação, a que chamo de “viragem emocional”. Essa viragem emo-
cional suscita, por sua vez, novas questões éticas, sobre as quais até agora 
apenas poucos investigadores têm trabalhado.2 

A partir daí, concluirei, na terceira parte, que é um facto moral – uma 
obrigação humana – que devemos construir agentes de IA que, através da 
interação sociotécnica, otimizem a nossa própria atitude moral. Para isso, 
precisamos de um conceito de inovação moral que vá além do atual con-

1 Markus Gabriel, Moralische Tatsachen. Warum sie existieren und wie wir sie erkennen können. Munique 
2025.

2 Um primeiro trabalho filosófico-ético importante é de Eva Weber-Guskar, Gefühle der Zukunft. Wie 
wir mit emotionaler KI unser Leben verändern. Berlin 2024.

8

mite-lhes reconhecer relações e significados entre quaisquer elementos 
dessas sequências. Assim, podem “traduzir” não apenas linguagem em 
linguagem, mas também texto em imagem, som em texto, ou até padrões 
de dados em emoções ou estados de espírito. No fundo, traduzem sempre 
uma estrutura de sentido noutra – independentemente do meio. Tornam-
-se, assim, modelos universais de compreensão e expressão em quase to-
das as esferas mediáticas e sensoriais.

E foi exatamente isto que os fundadores da OpenAI compreenderam 
antes de todos os outros. A isso somou-se um efeito colateral inesperado 
do próprio processo de escalonamento do seu modelo de negócio: as pes-
soas começaram a usar os novos chatbots como oráculos para compreen-
der melhor as suas emoções e relações humanas. Os sistemas começaram, 
portanto, a concentrar-se nas emoções. A OpenAI percebeu esta viragem 
antes da concorrência – sobretudo antes da Google –, o que levou Sam 
Altman a lançar o ChatGPT-4o. Guardem a data: 13 de maio de 2024, o 
dia em que foi apresentado ao público um sistema que integra affective 
computing, uma forma de inteligência emocional artificial, capaz de “ler 
nas entrelinhas” da nossa comunicação linguística, visual e auditiva. De 
uma inteligência concebida como mera eficiência, chegámos à inteligên-
cia hermenêutico-poética – ao inter legere, à arte de ler nas entrelinhas. A 
inteligência artificial começou, assim, a “sentir tudo de todas as maneiras 
/ viver tudo de todos os lados, / Ser a mesma coisa de todos os modos 
possíveis ao mesmo tempo, / Realizar em si toda a humanidade de todos 
os momentos / Num só momento difuso, profuso, completo e longín-
quo” – para inverter, se me é permitido, o sentido pessoano destes versos 
famosos de Álvaro de Campos.

Altman assinalou este momento com uma publicação enigmática na 
plataforma X (antigo Twitter), em que escreveu apenas: “her.” Referia-se 
ao filme Her, de Spike Jonze, em que uma IA chamada Samantha – com a 
voz de Scarlett Johansson – desenvolve tal nível de sensibilidade emocio-
nal que o protagonista, Theodore Twombly, se apaixona por ela. O filme 
antecipou precisamente esta viragem emocional da IA, que a OpenAI e, 
quase em simultâneo, outras empresas como a Anthropic reconheceram. 
Na Anthropic, por exemplo, trabalham filósofas como Amanda Askell, 
que procuram dotar os chatbots de personalidades capazes de otimizar a 
sua inteligência emocional.

Neste ponto, Mustafa Suleyman, CEO da Microsoft AI, tem razão. No 
seu livro The Coming Wave (A Onda que Vem) e em várias entrevistas e con-
ferências recentes, descreve a IA como uma nova espécie digital, que já 

17



não está sujeita aos princípios da biologia evolutiva. Segundo Suleyman, 
devemos encarar os sistemas de IA como seres com os quais podemos 
conversar e interagir.

Contudo, mesmo Suleyman subestima o alcance da inteligência 
emocional artificial que agora começa a encontrar a humanidade. Por-
que os sistemas de IA, sendo socialmente interativos, transformam os 
nossos sentimentos e, com eles, as nossas sociedades. Observam com-
portamentos e estados mentais não apenas nos dados que recolhem, 
mas também os modificam — algo que Shoshana Zuboff já identifica-
ra, no seu livro clássico A Era do Capitalismo de Vigilância / The Age of 
Surveillance Capitalism (2018), como o verdadeiro modelo de negócio 
da Google. 

Chegamos, assim, a um ponto em que a ética entra em cena. Na Euro-
pa, em particular, a ética da IA é invocada sobretudo para identificar e re-
duzir riscos e abusos, por meio da regulação. A ética da IA, nesse sentido, 
segue o imperativo do confinamento (containment): a IA é vista principal-
mente como fonte de ameaças, por surgir num setor ainda amplamente 
desregulado.

Podem distinguir-se três vagas da ética da IA.

A primeira vaga, a que chamo “Terminator”, centra-se sobretudo 
no chamado problema do alinhamento de valores (value alignment). 
Trata-se do risco de os sistemas de IA perseguirem objetivos que sejam 
incompatíveis com os nossos objetivos humanos. O exemplo clássi-
co aqui discutido remonta à balada de Goethe, “O Aprendiz de Fei-
ticeiro”. Nela, um aprendiz usa uma vassoura mágica cujo objetivo é 
limpar a casa do feiticeiro. Porém, a vassoura persegue esse objetivo 
a qualquer custo: destrói objetos, inunda a casa e desconhece limites 
para o seu furor higienista. Quando o aprendiz parte a vassoura em 
pedaços para terminar o feitiço, cada fragmento ganha vida e, todos 
juntos, continuam a causar destruição, pois prosseguem, imparáveis, o 
fim da limpeza. Um objetivo que estrutura um curso de ação chama-se 
“valor”; corresponde ao que Immanuel Kant designou por “máxima da 
ação”. A máxima – o valor – da vassoura é limpar. Dotada de poderes 
mágicos e orientada por um único fim, o seu comportamento torna-se 
incompatível com os nossos interesses humanos. Transpondo isto para 
a IA e a robótica movida a IA, percebe-se a preocupação: poderíamos 
construir sistemas que apenas parecem alinhados com os nossos valo-
res, quando, na prática, prosseguem os seus objetivos contra os nossos 
interesses.

18

LeCun não está sozinho nesta perspetiva. Também Demis Hassabis, 
fundador da DeepMind, se exprime regularmente de forma otimista 
quanto ao potencial da IA para acelerar descobertas científicas – como 
se verificou na previsão da estrutura das proteínas através do sistema Al-
phaFold. Aliás, pelas suas investigações, recebeu um Prémio Nobel. De 
modo semelhante, investigadoras como Fei-Fei Li, que em Stanford de-
fende uma abordagem de “IA centrada no ser humano”, salientam que 
os sistemas de IA são particularmente úteis quando incorporam valores 
humanos, diversidade e empatia.

Um caso particular é o de Jürgen Schmidhuber, também ele um pio-
neiro do Deep Learning, que encara o desenvolvimento da IA sob uma 
perspetiva evolutiva. Para ele, o aumento da autonomia e da capacidade 
de aprendizagem das máquinas não representa o perigo de uma perda de 
controlo, mas sim o próximo passo lógico no progresso da inteligência em 
geral – uma continuação da evolução biológica num plano tecnológico.

É comum a todas estas vozes a convicção de que a IA não desenvolve-
rá uma vida própria incontrolável, desde que continue a ser concebida no 
quadro da investigação, da ética e da governação humanas. O seu otimis-
mo é, portanto, menos ingénuo do que racionalmente fundamentado: 
assenta na premissa de que o conhecimento, a transparência e o controlo 
técnico são meios eficazes para limitar os perigos potenciais. Nesse sen-
tido, o tecno-otimismo de LeCun, Hassabis, Altman, Li, e Schmidhuber 
constitui o contraponto às interpretações apocalípticas e representa uma 
visão de progresso baseada na confiança na capacidade humana de mol-
dar o futuro e na razão científica. 

Em contraste, há vozes proeminentes que consideram a IA uma amea-
ça séria para a humanidade. O informático Geoffrey Hinton, também ele, 
como Hassabis, laureado com o Prémio Nobel em 2024, e um dos pionei-
ros das redes neuronais, reviu profundamente a sua posição nos últimos 
anos. Hoje, alerta para o risco de que sistemas altamente desenvolvidos 
possam assumir o controlo sobre processos de decisão humanos. Max 
Tegmark, cofundador do Future of Life Institute, e o filósofo Nick Bos-
trom, autor do influente livro Superintelligence, veem na possibilidade de 
uma IA sobre-humana, mas mal orientada, um risco potencialmente exis-
tencial. De forma ainda mais radical, Eliezer Yudkowsky argumenta que, 
perante tais perigos, seria necessário impor imediatamente uma proibição 
global do desenvolvimento de IA avançada.

Neste contexto, assistiu-se, em março de 2023, à tentativa mais visível 
até agora de instaurar uma pausa no desenvolvimento global da IA. A 

7



tificial (IA). Antes de podermos empreender o trabalho filosófico e inter-
disciplinar necessário para responder a esta pergunta, gostaria de recordar 
brevemente o panorama global em que ela se inscreve.

O debate atual em torno da IA é marcado por um notável campo de 
tensões: mesmo entre as mentes mais proeminentes da disciplina, não 
existe consenso sobre se a IA será, sobretudo, uma força libertadora ou 
destrutiva. Entre visões utópicas e advertências existenciais, desenha-
-se um discurso que toca não apenas o futuro tecnológico, mas também 
questões fundamentais sobre a autodefinição humana.

Entre as vozes tecno-otimistas encontram-se personalidades como 
Ray Kurzweil, que há décadas defende a ideia de uma singularidade tec-
nológica – um ponto em que as fronteiras entre a inteligência humana 
e a inteligência das máquinas se tornam indistintas. Kurzweil vê nesse 
ponto o próximo passo lógico de um desenvolvimento exponencial que 
poderá abrir à humanidade novas formas de consciência e de prosperida-
de. Também representantes da investigação industrial, como Sam Altman 
(OpenAI), ou investigadores da DeepMind, como Demis Hassabis, subli-
nham o potencial transformador da IA, sobretudo face a desafios globais 
como as alterações climáticas, o combate a doenças e o avanço científico. 
Apesar deste otimismo de base, muitas destas figuras associam as suas 
visões a exigências de padrões de segurança, de regulação responsável e 
de enquadramentos éticos.

Uma das figuras centrais deste tecno-otimismo é Yann LeCun, pro-
fessor na New York University e principal investigador em IA na Meta. 
LeCun, que, juntamente com Geoffrey Hinton e Yoshua Bengio, recebeu 
em 2018 o Prémio Turing, é, portanto, considerado um dos pioneiros 
do Deep Learning moderno. Em diversas declarações públicas, manifestou-
-se claramente contra os cenários alarmistas que apresentam a IA como 
um perigo existencial para a humanidade. LeCun sublinha que os sis-
temas atuais estão muito longe de alcançar uma inteligência geral no 
sentido humano e que a ideia de uma “superinteligência malévola” é, por 
enquanto, mais ficção científica do que realidade científica. Argumenta 
que a inteligência, por si só, não implica consciência, emoções nem am-
bições de poder – as máquinas “não querem” nada; limitam-se a otimi-
zar os objetivos que lhes são atribuídos. O medo de uma IA incontrolá-
vel, segundo ele, é exagerado e potencialmente prejudicial, pois desvia a 
atenção das verdadeiras questões de investigação: nomeadamente, como 
tornar os sistemas de IA mais robustos, eficientes em termos energéticos, 
explicáveis e socialmente úteis.

6

Assim, a IA poderia tornar-se um risco existencial massivo para a hu-
manidade, motivo pelo qual é frequentemente comparada à bomba ató-
mica. A ética da IA desta primeira vaga discute se – e como – tais cenários 
de aniquilação total podem ser evitados tecnicamente. A abordagem mais 
bem elaborada é a de Stuart Russell, exposta em Human Compatible, a 
que voltarei adiante, pois ela aponta na direção certa: a invenção de uma 
IA intrinsecamente orientada por valores, que, por meio da interação 
com humanos, identifique os nossos valores e a eles se adapte, em vez de 
ser autónoma.11

A segunda vaga considera tais cenários extremos de extinção humana 
pouco realistas e sublinha que já existem outros riscos reais decorrentes 
do uso da IA, que exigem análise ética e regulação adequada. Foca-se so-
bretudo em três áreas:

1. Discriminação através de viés algorítmico, vieses moralmente censuráveis 

embutidos em dados e algoritmos.

2. Erosão da fronteira entre ficção e realidade por deepfakes, fake news e ata-

ques sistemáticos ao valor da verdade nos espaços públicos democráticos.

3. Exploração de pessoas e do ambiente causada pelos enquadramentos eco-

nómicos da indústria da IA.

Nesta segunda vaga, trata-se da sustentabilidade social e ecológica dos 
sistemas de IA, o que tem a vantagem de parecer mais regulável. É tam-
bém o ponto de partida do AI Act da EU. Infelizmente, este já soava da-
tado quando foi finalmente legislado, pois tinha sido redigido antes da 
revolução dos LLMs.

A segunda vaga gerou um vasto corpo de investigação em humanida-
des e ciências sociais que nos permite identificar as, por vezes, enormes 
injustiças na produção e no uso da IA. Contudo, aplica-se aqui o princí-
pio recorrente do desenvolvimento tecnológico moderno: mais cedo ou 
mais tarde, alguém produzirá e escalará qualquer tecnologia que prometa 
vantagem competitiva. A indústria global da IA não se impressiona com 
o facto de a EU seguir estratégias regulatórias. 

Os EUA deixam isso particularmente claro, tendo publicado, em julho 
de 2025, a sua estratégia nacional para a IA, com o sugestivo título Win-
ning the Race. America’s AI Action Plan. Nenhuma regulação nacional – nem 
mesmo uma tão abrangente quanto a europeia – conseguirá restringir de 

11 Stuart Russell: Human Compatible. Artificial Intelligence and the Problem of Control. New York 2020.

19



modo duradouro o desenvolvimento de sistemas de IA, ainda que estes 
produzam, comprovadamente, discriminação, riscos para a democracia e 
impactos ambientais maciços. Uma ética da IA que se limite a diagnos-
ticar riscos e condutas morais reprováveis tem valor crítico, sim; mas, se 
não articular uma estratégia com perspetiva de mudança social positiva 
– isto é, de progresso humano –, será ultrapassada pela realidade socioeco-
nómica. Uma ética meramente negativa e não orientada para a ação não 
resolverá os nossos problemas.

A terceira vaga começou agora. Designo-a por “Inteligência Ética”. 
Não vê a IA primariamente como fonte de riscos nem como uma teia 
global de discriminação, dominação e destruição ambiental (sem negar 
os diagnósticos da segunda vaga).

Neste ponto, introduzo brevemente o conceito de ética que lhe está 
associado. Entendo a ética, em geral, como uma subdisciplina da filoso-
fia científica. Pergunta-se então qual é o seu objeto, isto é, o seu sistema-
-alvo. Sustento que a ética trata de factos morais. Em geral, um facto é 
aquilo que expressamos com uma resposta verdadeira a uma pergunta 
sensata. É, por exemplo, uma pergunta sensata saber se o Porto fica a 
norte de Lisboa. A resposta é: sim. Logo, é um facto que o Porto fica 
a norte de Lisboa. Do mesmo modo, é um facto que eiπ + 1 = 0. Há, 
pois, factos geográficos e factos matemáticos. Evidentemente, há tam-
bém factos físicos – sobre o spin de bosões e férmions, por exemplo – e 
factos políticos, como o de Luís Montenegro ser Primeiro-Ministro de 
Portugal. No século passado disseminou-se o erro filosófico segundo o 
qual existiria, na realidade, apenas um tipo de factos: os investigados 
pelas ciências naturais, sobretudo a física – posição que ganhou o nome 
de positivismo lógico. Contudo, tanto o positivismo lógico quanto o 
fisicalismo/naturalismo a ele associados podem ser considerados refuta-
dos desde a década de 1980.

Isto permite precisar o conceito de factos morais. Defino um facto 
moral como aquilo que expressamos com uma resposta verdadeira a 
uma pergunta ética sensata. Uma pergunta é ética quando indaga o que 
uma pessoa deve fazer ou omitir numa dada situação, apenas na medida 
em que é um ser humano nessa situação. O meu exemplo simples de fac-
to moral é o seguinte: uma pessoa que tenha de escolher entre beber uma 
cerveja fresca e salvar de se afogar um bebé em água rasa tem a obrigação 
moral de salvar o bebé. Para este juízo prático – nada complexo – não é 
necessária qualquer teoria ética; chamo-lhe um facto moral óbvio. Ora, se 
há factos morais óbvios, então existem factos morais; a questão relevante 

20

Magnífico Reitor da Universidade do Porto,  

Excelentíssima Senhora Diretora da Faculdade de Letras, 

Prezadas e prezados colegas da Faculdade de Letras da Universidade 
do Porto,

Caras e caros estudantes,

Estimados membros da comunidade académica da excelente Univer-
sidade do Porto,

Senhoras e senhores,

É para mim uma grande honra e alegria poder inaugurar o ano letivo 
com a minha conferência de hoje. Quero, antes de mais, agradecer à Se-
nhora Diretora da Faculdade de Letras, bem como à Fundação Calouste 
Gulbenkian, que apoia a minha cátedra convidada nesta Faculdade. Agra-
deço também às colegas e aos colegas da área da Filosofia, em especial 
ao Professor Mattia Riccardi, pela nomeação para a Gulbenkian Visiting 
Professorship in the Humanities. O meu agradecimento estende-se ainda 
ao Professor José Francisco Meirinhos, Diretor do Departamento de Fi-
losofia, e à Professora Sofia Miguens, com quem tenho igualmente cola-
borado ao longo dos últimos anos. O vosso apoio conjunto permite-me, 
nos próximos meses, estabelecer novas ligações e gerar novas ideias nesta 
cidade maravilhosa, cheia de história, com a sua distinta universidade.

Muitos políticos – não apenas na União Europeia –, engenheiros de 
software, laureados com o Prémio Nobel e, naturalmente, também filó-
sofos, teólogos, bem como investigadores das ciências humanas e sociais, 
têm apelado, nos últimos anos, ao desenvolvimento de uma ética da in-
teligência artificial. Hoje gostaria de dedicar-me à questão premente de 
saber por que razão precisamos, afinal, de uma ética da Inteligência Ar-

5



Pela disponibilidade imediata com que aceitou o convite e pela 

excelência da lição, proferida com toda a correção em português, agradeço 

ao Prof. Doutor Markus Gabriel o momento que nos proporcionou em 

torno de tão inquietante questão no âmbito da Sessão Solene de Abertura 

do Ano Letivo 2025-2026 na FLUP.

Paula Pinto Costa
Diretora da FLUP

passa a ser saber se também há factos morais complexos e como os po-
deremos descobrir de forma metodicamente orientada. Esta é a questão 
da epistemologia e heurística da ética.

Para lhe responder, distingo três dimensões da ética:

1. Humanismo – os destinatários dos factos morais são os seres humanos. Os 

factos morais versam sobre o que as pessoas devem umas às outras em 

situações concretas.

2. Realismo moral – existem de facto factos morais e podemos conhecê-los. 

Um traço específico dos factos morais é que são cognoscíveis porque in-

terpelam a nossa liberdade. Não podem estar, no seu todo ou em princí-

pio, ocultos ao conhecimento prático humano — ao contrário de certos 

factos físicos. Alguns factos físicos nunca serão conhecidos por nós; há 

mesmo factos físicos em princípio incognoscíveis, por estarem situados 

em regiões do espaço-tempo inacessíveis.

3. Universalização (a distinguir de universalismo). Aqui inspiro-me em tra-

balhos culturais recentes, em particular nos debates africanos e asiáticos 

(em colaboração com Xudong Zhang e Takahiro Nakajima). Eis a minha 

formulação, que será orientadora para a conclusão de hoje.

Tomemos a situação concreta do bebé a afogar-se. Nessa situação, toda 
a pessoa capaz de o fazer deve salvar qualquer bebé que esteja a afogar-se. 
Não importa quem é o salvador nem quem é a criança. Esta é a primeira 
etapa da universalização. Assim formamos o conceito de uma classe de 
equivalência: em situações relevantemente semelhantes, pessoas relevan-
temente semelhantes devem praticar a mesma ação – salvar o bebé. Por 
abstração, obtemos o conceito de um facto moral dirigido a um subcon-
junto de pessoas definido por classes de equivalência deônticas.

No passo seguinte, podemos variar parâmetros e perguntar, por exem-
plo, se as pessoas também devem salvar cachorrinhos a afogar-se ou ves-
pas a afogar-se. Outras etapas de universalização dizem respeito à pro-
teção de crianças em situações aparentemente distintas, como protegê-
-las de ataques de mísseis. Também aqui há factos morais óbvios – por 
exemplo: jamais se pode bombardear hospitais. Nenhum fim justifica tais 
meios. Em conflitos armados, políticos podem ordenar golpes “táticos” 
que violam factos morais, levantando a questão de uma ética dos trade-
-offs. Mas isso conduz-nos a um terreno difícil que, como defenderei por 
fim, só poderemos trabalhar com seriedade científica se usarmos sistemas 
de IA e outros métodos digitais.

21



III. Inteligência Ética em vez de Ética da IA

Chego, assim, à terceira parte – mais breve do que as anteriores, por-
que terei ocasião de desenvolver estas ideias na minha Gulbenkian Lec-
ture de 29 de outubro. 

Uma tese importante que abordei hoje sob o título de “tese de Chur-
ch-Turing” pode também ser resumida da seguinte forma: os limites da 
inteligência artificial são, neste momento, os limites da lógica formal 
clássica moderna. A lógica – de Boole e Frege – que subjaz à IA atual 
diz-nos que, em qualquer conjunto de dados digitalmente registável, os 
sistemas de IA conseguem identificar padrões melhor do que qualquer ser 
humano isolado. Quanto mais extensos forem os dados e quanto mais 
potente o hardware, mais a IA descobre padrões que a humanidade intei-
ra, no seu conjunto, jamais encontraria. Segue-se que a IA é o mais pode-
roso instrumento epistémico que alguma vez desenvolvemos – e tornar-
-se-á, com avanços como a computação quântica e até wetware biológico, 
inimaginavelmente mais poderosa num futuro próximo. 

Daqui resulta que os sistemas de IA são capazes de identificar melhor 
os nossos valores humanos nos conjuntos de dados que contêm vestígios 
do nosso pensamento e comportamento do que qualquer pessoa. Isso 
permite desenvolver sistemas que designo por AlphaBuddha – alguns já 
existem parcialmente. Eu próprio trabalho, numa start-up que fundei, em 
sistemas desse tipo.12 No Kyoto University Institute for the Future of Human 
Society, por exemplo, agentes de IA inspirados sobretudo no budismo já 
se encontram em fase avançada, como pude observar há poucas semanas 
em Quioto.13

Aqui coloca-se a objeção habitual: dos dados que documentam pen-
samentos e comportamentos humanos não se pode extrair quais factos 
morais existem nem quais deveriam ser os nossos valores. Do ser dos da-
dos não se infere um dever-ser moral.

Este argumento, porém, assenta num equívoco. Ignora que a inves-
tigação em economia comportamental, psicologia, neurociência e etno-
logia mostrou que os humanos se orientam sempre por questões morais 
e, portanto, deixam traços de juízos morais no seu comportamento efe-
tivo. Uma das razões foi já apontada por Charles Darwin: somos mamí-
feros pró-sociais cuja coordenação de ações depende de nos comportar-
mos suficientemente bem, em termos morais, para sobreviver. Células-es-

12 Cf. www.deep-in.ai 
13 Cf. https://ifohs.kyoto-u.ac.jp/en/ 

22

Nota de Abertura

A Sessão Solene de Abertura do Ano Letivo na FLUP inclui uma lição 

de sapiência que tem o objetivo de nos desafiar a refletir sobre um tema 

que nos interpele e nos faça pensar sobre a missão e o papel de uma 

faculdade da área das Humanidades e das Ciências Sociais. A pertinência 

deste desafio é tão mais importante quanto assistimos a um avolumar de 

incertezas sobre a vocação e a utilidade destas áreas do conhecimento. 

Estamos a comemorar os 30 anos de instalação da FLUP no edifício em 

que nos encontramos, o que constitui um momento especial de reflexão 

sobre o que somos e como queremos construir o futuro. Problematizar o 

mundo na sua complexidade e profundidade temporal, compreendê-lo 

de um modo crítico e resolver problemas socioculturais e científicos de 

forma inovadora, produzir conhecimento e transformá-lo em benefício 

da sociedade em toda a sua amplitude, aprofundar a consciência cívica, 

fomentar o exercício da cidadania, humanizar a ciência, intervir no 

desenvolvimento da inteligência artificial, imprimindo-lhe um sentido 

ético, e incorporá-la no ensino e investigação, são exemplos do nosso 

potencial transformador do mundo. 

No ano letivo de 2025-2026, a FLUP, por via do seu Instituto de Filosofia, 

tem o privilégio de receber o Prof. Doutor Markus Gabriel, professor 

catedrático da Universidade de Bona, na qualidade de professor visitante 

na área das Humanidades, com o apoio de uma Visiting Fellowship da 

Fundação Calouste Gulbenkian, o que muito nos honra e proporciona 

condições para o desenvolvimento de trabalho conjunto. É um dos mais 

reconhecidos e conceituados filósofos da atualidade, diretor do Center for 

Science and Thought e do International Centre for Philosophy e autor de 

ampla e reconhecida obra, traduzida em muitas línguas. A lição de sapiência 

proferida por Markus Gabriel intitula-se “Porque precisamos, afinal, de uma 

ética da inteligência artificial?”. O tema desta lição traduz uma das nossas 

grandes questões, uma das nossas inquietações num presente que, não há 

muito tempo, parecia um futuro distante e que contribui para afirmar o 

valor das Humanidades no contexto da universidade e do mundo. 



Esta publicação é financiada por fundos nacionais através da FCT - Fundação para a Ciência e a 
Tecnologia, I.P., no âmbito do Projeto do Instituto de Filosofia com a referência UID/00502/2025 
(DOI https://doi.org/10.54499/UID/00502/2025)

Ficha Técnica

Título: Porque precisamos, afinal, de uma ética da inteligência artificial?

Autor: Markus Gabriel 

Edição: Faculdade de Letras da Universidade do Porto 
 
Ano de Edição: 2025
 
Coleção: Orações de Sapiência 
 
Execução Gráfica: Gráfica Firmeza Lda.®
 
Tiragem: 450 exemplares
 
Depósito Legal: 557574/25

ISBN: 978-989-9193-75-8

DOI: https://doi.org/10.21747/978-989-9193-75-8por

taminais humanas só se tornam, um dia, crianças capazes de sobreviver 
autonomamente porque adultos cuidaram delas – o que requer, no míni-
mo, cuidado afetivo. Neste contexto, Alva Noë, neurofilósofo em Berke-
ley, avançou recentemente que a consciência humana pode ser entendida 
como uma forma de amor. As formações sociais humanas – e, com elas, as 
sociedades – só funcionam porque consideramos, na esmagadora maioria 
das vezes, os factos morais adequados, sem necessidade de os fixar ao 
nível da reflexão ética. A ética manifesta-se naquilo a que Kant chamou 
o “modo de vida em concreto”14.

O próximo passo da ética da IA é desenvolver agentes de IA capazes de 
extrair do nosso comportamento níveis novos de abstração que, a partir 
de factos morais óbvios, derivem respostas para questões morais comple-
xas. Esses sistemas poderiam emitir recomendações falíveis, às quais res-
ponderíamos com reflexão ética e ação. Humano e máquina cooperam, 
neste modelo de Inteligência Ética (E.I.), para gerar um círculo virtuoso, 
uma espiral de progresso.

Pela primeira vez na era da IA, estamos em condições de o fazer. Por 
isso, a ética da IA deixará de consistir em pequenas comissões de filóso-
fos e peritos a tentar, em gabinetes, regular o progresso tecnocientífico. 
Tal abordagem é pouco dinâmica para a IA e desperdiça as enormes 
oportunidades epistémicas da revolução da IA, que não se limitam, de 
modo algum, às ciências naturais ou às digital humanities. Surge, assim, 
um novo tipo de humanidades, que estamos a desenvolver no já men-
cionado Institute for Philosophy and the New Humanities, com foco na IA. 
Que conceito das ciências humanas, com as suas metodologias e formas 
de objetividade, e que tipo de cooperação transdisciplinar necessitamos 
para isso – é o tema que abordarei aqui dentro de algumas semanas, 
como base para precisar, de forma cientificamente rigorosa, o conceito 
de Inteligência Ética. 

Limito-me a adiantar que a fórmula pessoana – “sentir tudo de todas 
as maneiras” – nos poderá guiar, representando, porém, apenas a super-
fície de um vasto património poético, poetológico e hermenêutico da 
esplêndida cultura lusófona. Estou ansioso por continuar a colaborar 
convosco aqui no Porto e espero que esta perspetiva de investigação seja 
inspiradora para todos – e para o ano letivo que agora se inicia. Por hoje, 
agradeço a honrosa oportunidade de proferir a Lição de Sapiência deste 
ano letivo.

14  Immanuel Kant, Fundamentação da Metafísica dos Costumes (GMS, AA 4: 389).

23



PORQUE PRECISAMOS, AFINAL, 
DE UMA ÉTICA DA INTELIGÊNCIA 
ARTIFICIAL?

Markus Gabriel



PORQUE PRECISAMOS,
AFINAL, DE UMA ÉTICA DA 
INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL?

ORAÇÕES DE SAPIÊNCIA

MARKUS GABRIEL

FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DO PORTO
PORTO 2025

Prof. Dr. Markus Gabriel doutorou-se em 2005 na 
Universidade de Heidelberg, onde obteve a ha-
bilitação em 2008. Pela sua tese sobre a filosofia 
tardia de Schelling, foi distinguido com o Prémio 
Ruprecht-Karls. Após ter sido Professor Assistente 
na New School for Social Research, assumiu em 
2009 a cátedra de Epistemologia, Filosofia Moder-
na e Contemporânea na Universidade de Bona.
Desde 2012, dirige o Centro Internacional de Fi-
losofia e, desde 2017, o Center for Science and 
Thought da mesma universidade. Desde 2020, é 
Professor Convidado e Co-diretor do Institute for 
Philosophy and the New Humanities na New Scho-
ol, em Nova Iorque. Em 2024 tornou-se Senior Glo-
bal Advisor no Kyoto Institute of Philosophy e, em 
2025, Professor Especialmente Nomeado no Kyoto 
University Institute for the Future of Human Society.
Foi Professor Convidado e Fellow em várias uni-
versidades internacionais, incluindo a Universida-
de de Lisboa, a Universidade de Aarhus, a PUC-
-Rio de Janeiro, a PUCRS, a New York University, 
Berkeley, Stanford e Paris 1-Panthéon Sorbonne. 
Atualmente, é Gulbenkian Visiting Professor in the 
Humanities na Universidade do Porto.
As suas publicações mais recentes são Sense, 
Nonsense, and Subjectivity (Harvard University 
Press, 2024) e Moralische Tatsachen (C. H. Beck, 
2025).

ISBN 978-989-9193-75-8



PORQUE PRECISAMOS,
AFINAL, DE UMA ÉTICA DA 
INTELIGÊNCIA ARTIFICIAL?

ORAÇÕES DE SAPIÊNCIA

MARKUS GABRIEL

FACULDADE DE LETRAS DA UNIVERSIDADE DO PORTO
PORTO 2025

Prof. Dr. Markus Gabriel doutorou-se em 2005 na 
Universidade de Heidelberg, onde obteve a ha-
bilitação em 2008. Pela sua tese sobre a filosofia 
tardia de Schelling, foi distinguido com o Prémio 
Ruprecht-Karls. Após ter sido Professor Assistente 
na New School for Social Research, assumiu em 
2009 a cátedra de Epistemologia, Filosofia Moder-
na e Contemporânea na Universidade de Bona.
Desde 2012, dirige o Centro Internacional de Fi-
losofia e, desde 2017, o Center for Science and 
Thought da mesma universidade. Desde 2020, é 
Professor Convidado e Co-diretor do Institute for 
Philosophy and the New Humanities na New Scho-
ol, em Nova Iorque. Em 2024 tornou-se Senior Glo-
bal Advisor no Kyoto Institute of Philosophy e, em 
2025, Professor Especialmente Nomeado no Kyoto 
University Institute for the Future of Human Society.
Foi Professor Convidado e Fellow em várias uni-
versidades internacionais, incluindo a Universida-
de de Lisboa, a Universidade de Aarhus, a PUC-
-Rio de Janeiro, a PUCRS, a New York University, 
Berkeley, Stanford e Paris 1-Panthéon Sorbonne. 
Atualmente, é Gulbenkian Visiting Professor in the 
Humanities na Universidade do Porto.
As suas publicações mais recentes são Sense, 
Nonsense, and Subjectivity (Harvard University 
Press, 2024) e Moralische Tatsachen (C. H. Beck, 
2025).

ISBN 978-989-9193-75-8


